माणिकचन्द्र-दिगम्बर-जैन प्रन्थमाला पुष्प ४४

### श्रोमद्वादीमसिं**हस्र**रिविरचिता



भाँसी-मण्डलाम्तगत 'सांगई (श्रमणपुरी) 'वास्तब्येनाध्यात्मक-मलनात्त एढाऽ ऽप्तपरी चा-न्यायदीपिका-शासनचतु स्त्रिशिका-श्रीपुरपार्श्व नाथस्तोत्रादिग्रन्थसम्पादकेन 'कोठिया' कुलोत्पन्नेन 'न्यायाचार्य' इत्युपाधिचारिणा परिडतद्रवारीलालिशास्त्रिणा सम्पादिता संशोधिता हिन्दी-सारांश-प्रस्तावनाति समस्तंकृता च

\*\*\*\*\*

**সকা**হিকা

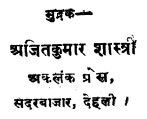
श्रीमाणिकचन्द्र-दिगम्बर-जैन-ग्रन्थमालासमितिः

#### प्रकाशक —

नाधूराम प्रेमी अंत्री, माव दि॰ जैन प्रन्थमालक होसवाम, बम्बई ४

### दीपावली, वीर-नि॰ सं २४७७ वि॰ सं० २००७, सन् १६४७

मूल्य १॥)



Education International For Private & Personal Use Only

# प्रकाशककी औरसे

कविवर हस्तिमरुखके झम्झजमापवनं जय धौर सुभदा नाटकोंके बाद माणिकचन्द्र ग्रन्थमालाका यह ४४ वॉ ग्रन्थ 'स्याद्वादसिद्धि' प्रकाशित होरहा है। इस अपूर्ण ग्रन्थकी केवल एक ही हस्तलिखित प्रति मूडविद्वीके जैनमठसे प्राप्त हुई थी, धौर उसीके धाधारसे भ्यायाचार्य पंडित दरवारीलाखजी कोठियाने इसका सम्पादन छौर संशोधन किया है। उन्होंने इसके लिए काफी परिश्रम किया है ग्रन्थकी परिचय तथा सारांश लिखकर उसे जिज्ञासुधौंके लिए उपयोगी बना दिया है। इसके लिए वे धन्यवादके पात्र हैं। 'ज्ञानेद्य' सन्यादक पं० महेन्द्रकुमार जीने ग्रन्थका प्राक्कथन लिखकर ग्रन्थमाला को बहत ही उपकृत किया है।

प्रन्थकर्ता और उसके समयके सम्बन्धमें सम्पादकने बिस्तार से चर्चा की है और यह सिद्ध करनेका प्रयत्न किया है कि वादीभसिंह ईसाको आठवीं-नवीं शताब्दिके विद्वान हैं परन्तु मेरी समममें आदि-पुराग्गोल्लिखित चादिसिंह और वादीभसिंह एक नहीं हैं और वादीभसिंह के गुरु पुष्पसेन और अकलंकदेबके सधर्मा पुष्पसेनकी एकता भी शंका-स्वद है। बदि गद्यचिन्ताम सि और चन्नजूडामसिके कर्ता ही स्याद्वाद-सिद्धिके रचयिता हैं तो वे उन पुष्पसेनके शिष्य थे जिनके संघका या जिनकी गुरुपरम्पराका कुछ पता नहीं है और जिनका पूर्व नाम श्रोडवदेव था। इस नामपरसे वे श्री बी० शेषांगरि राव एम० ए० के अनुमानके अनुसार गंजाम (उड़ीसा) के आस-पासके माऌम होते हैं और उनका समय विक्रमकी बारहवीं शताब्दिके लगभग होना चाहिए । मैं अपने 'महाकवि वादीभसिंह' शीर्षक लेखमें ई इन बातोंको विस्तार-

🛞 जैन साहित्य श्रोर इतिहास पृ० ४७७-८२

#### स्याद्वादसिद्धि

पूर्वक लिख चुका हूँ। जबतक और कोई नये पुष्ट प्रमाग उपस्थित नहीं होते, तबतक मैं अपनी धारणाको बदलनेका कोई कारण नहाँ देखता ।

अग्थमाला का ४२ वॉॅं अन्ध जैन शिलालेखसंग्रह (द्वि०भाग) छप रहा है और आशा है कि वह इस वर्षके अन्त तक प्रकाशित हो जायगा।

--- नाधूराम प्रमी, मंत्री ।

द्दीरावाग, वम्वई २०न्द्र-४०

#### प्राक्तथन

- R

भारतीय ज्ञानपीठ काशीकी कन्नड़-शाखा द्वारा भंडार-सूची निर्माणके सतय जो अनुपलव्ध प्रंथ सिले थे उनमें वादीभसिंह सूरि द्वारा राचत स्याद्वादसिद्धि भी है। इसकी एकमात्र जीर्ण-शीर्ण खंडित प्रति मूडबिद्रीके जैन भंडारसे उपलब्ध हुई थी।

प्रसन्नताकी बात है कि यह कृति दिगम्बर जैन साहित्यकी उद्धारक आद्य संस्कृत-प्रन्थावलि माणिकचन्द्र दि० जैन प्रथमाला-में इस विषयके अध्ययन-प्रवण विद्वान् पं० दरबारीलालजी कोठिया न्यायाचार्य द्वारा सम्पादित होकर प्रकाशित हो रही है । दर्शनप्रंथोंके सम्पादनमें अब आन्तरिक विषय-परिचयका भी एक विभाग रहना चाहिए, जिसमें प्रन्थगत विषयोंका मुद्देवार संचिप्त सार आ जाय। इससे जिज्ञासुओंकी अंशतः जिज्ञासा-ऌप्ति तो होगी ही, साथ ही साथ इस साहित्यके प्रचार, पठन-पाठन आदिकी ओर अभिरुचि भी जागृत होगी।

प्रस्तुत प्रन्थका नाम तो स्याद्वादसिद्धि है पर इसमें जीव-सिद्धि, सर्वज्ञसिद्धि, जगत्कर्तृ त्वाभावसिद्धि आदि अनेक प्रकरण हैं। प्रन्थकारका स्पष्ट आशय है कि सब प्राणी सुख चाहते हैं पर सुखके उपायका उन्हें ज्ञान नहीं है। अतः हम सुखका कारण धर्म और धर्नकर्त्तव कैसे जीवके हो सकता है उसका निरूपण करते हैं। स्याद्वादके विषयभूत जीवमें ही धर्मका कर्त्तव और उसके फलका भोक्तृत्व बन सकता है यह प्रनिपादन करनेके प्रसंगसे ही अन्य प्रकरणोंका निर्माण हुआ है।

### अनेकान्त दर्शनकी पृष्ठभूमि---

ज्ञान सदाचारको जन्म दे सकता है यदि उसका उचित दिशामें उपयोग हो । अतः ज्ञान मात्रज्ञान होतेसे ही सदाचार और शान्तिवाहकके पदपर नहीं पहुंच सकता । हाँ, जो ज्ञान जीवन-साधनासे कलित होता है उस स्वानुभवका तत्त्वज्ञानत्व और जीवनोन्नायक सर्वोदयी स्वरूप निर्विवादरूपसे स्वतः सिद्ध है । पर प्रश्न यह है कि तत्त्वज्ञानके बिना क्या केवल आचरण मात्रसे जीवनशुद्धि हो सकती है और उसकी धारा चल सकती है ? क्या कोई भी धर्मपन्ध, समाज या संघमें विना तत्त्वज्ञानके सदाचार मात्रसे, जो कि प्रायः सामान्यरूपसे सभी धर्मों में संस्कृत है, अपनी उपयोगिता और विशेषता बना सकता है ? और अपने अनुयायिओंकी अद्वाको जीवित रख सकता है ?

#### बुद्धको अव्याकृतवाद---

बुद्ध और महावीर समकालीन, समदेश और सम-संस्कृतिक प्रतिनिधि थे। उक्त प्रश्नोंके सम्बन्धमें बुद्धका दृष्टिकोए था कि आत्मा, लोक, परलोक आदिके शाश्वत, अराश्वत आदि विवाद निरर्थक हैं। वे न तो ब्रह्मचर्यके लिए उपयोगी हैं और न निर्वेद, उपशम, अभिज्ञा, संबोध या निर्वाएके लिये ही।

मडिफमनिकाय (२।२।३) के चूलमालुंक्यसूत्रका संवाद इस प्रकार है—

"एक बार मालुंक्यपुत्तके चित्तमें यह वितर्क उत्पन्न हुद्या कि---भगवानने इन दृष्टियोंको अव्याकृत ( अकथनीय ) स्थापित ( जिनका उत्तर रोक दिया गया ) प्रतिचिप्त ( जिनका उत्तर देना अस्वीकृत हो गया ) कर दिया है---१ लोक शाश्वत है ? २ लोक अशाश्वत है ? ३ लोक अन्तवान् है ? ४ लोक अनन्त है ? ४ जीव और शरीर एक है ? ६ जीव दूसरा और शरीर दूसरा है ? ७ मरनेके बाद तथागत होते हैं ? मरनेके बाद तथागत नहीं होते ? ६ मरनेके बाद तथागत होते भी हैं नहीं भी होते हैं ? १० मरनेके बाद तथागत न होते हैं न नहीं होते ? इन दृष्टियों को भगवान् मुम्ने नहीं बतलाते, यह मुम्ने नहीं रुचता – मुम्ने नहीं खमता । सो मैं भगवानके पास जाकर इस बातको पूंळूँ । यदि मुम्ने भगवान् कहेंगे तो मैं भगवानके पास ब्रह्मचर्य-वास कहूँगा । यदि मुम्ने भगवान् न बतलाएँगे तो मैं भिद्यु-शिज्ञाका प्रत्याख्यान कर हीन ( गृहस्थाश्रम ) में लौट जाऊँगा ।

मालुंक्यपुत्तने बुद्धसे कहा कि यदि भगवान् उक्त दृष्टियोंको जानते है तो मुफ्ते बतायें। यदि नहीं जानते तो न जानने समफने के लिए यही सीधी ( बात ) है कि वह ( साफ कह दें ) मैं नहीं जानता, मुफ्ते नहीं मालूम।"

बुद्धने कहा—

"क्या मालुंक्यपुत्त, मैंने तुफसे यह कहा था कि आ मालुंक्यपुत्त, मेरे पास ब्रह्मचर्यवास कर, मैं तुफे बतलाऊँगा लोक शाश्वत है आदि।"

"नहीं, भंते" मालुंक्यषुत्तने कहा ।

''क्या तूने मुफसे यह कहा था—प्रें भन्ते, भगवानके पास ब्रह्मचर्यवास करूँगा, भगवान मुफे बतलायें लोक शाश्वत है ब्रादि ।''

''नहीं, भंते''

"इस प्रकार मालुंक्यपुत्त न मैंने तुमसे कहा था कि आणणणः

#### स्याद्वादसिद्धि

न तूने मुफसे कहा था कि भंते प्राप्तालाकी हफ़िर मोभ ख़ुरुझ (फजूलके आदमी) तू क्या होकर किंसका प्रत्याख्यान करेगाः ?

मालंक्यपुत्त, जो ऐसा कहे--मैं तब तक भगवानके पास त्रह्मचर्यवास न करूँगा जब तक भगवान् मुमे यह न वतलावें— लोक शाश्वत है आदि । फिर तथागतने तो उन्हें अव्याकृत किया है और वह ( वीचमें ही ) मर जायता । जैसे आलंक्वयुत्त, कोई षुरुष गाढ़े लेप वाले विषसे युक्त वा एसे विधा हो उसके हितवित्र माई-बन्धु चिकित्सकको ले आवें और वह (घायल) यह कहे-में तब तक इस शल्यको नहीं निकालने टूँगा जब तक श्रपने वेधने वाले उस पुरुषको न जान लूँ कि वह बाह्य है ? इत्रिय है ? वैश्य है ? शुद्र है ? अनुक नामका अमुक गोत्रका हे ? लंबा है नाटा है मंफोला है ? आदि। जब तक कि उस वेधने वालें धनुषको न जान लूँ कि वह चाप है या कोटंड। ज्याको न जान लूँ कि वह ऋर्कर्दा है या संठेकी ?.....तो माल्क्यपुत्त वह तो अज्ञात ही रह जायँगे और यह घुरुष अर वह मर जायगा। मालुंक्यपुत्त, 'लोक शाश्वत है' इस टाप्टक होने पर ही क्या ब्रज्जचर्यवास होगा ? ऐसा नहीं। 'लोक अशाश्वत है' इस दृष्टिके होने पर ही क्या ब्रह्मचर्यवास होगा ? ऐसा भी नहीं। मालुंक्यपुत्त, चाहे लोक शाश्वत है यह टाप्टे रहे, चाहे लोक अशारवत है यह दृष्टि रड़े, जन्म है ही, जरा है ही, मरण है ही, शोक रोना कांदना दुःख दौर्भनस्य परेशानी हैं ही, जिनके इसी जन्ममें विधानको में बतलाता हूं।

इसलिये मालुंक्यपुत्त मेरे अव्याकृतको अव्याकृतके तौ पर धारण कर और मेरे व्याकृतको व्याकृतके तौरपर धारण कर\* ?''

<sup>-\*</sup>मज्भिभनिकाय हिन्दो अनुवाद ।

#### प्राकथन

इस संवादसे निम्न लिखित बातें फलित होती है---

- ?. बुद्धने आत्वा, लोक, परलोक आदि तत्त्वोंकी चर्चामें न अपनेको उलकाया और न शिष्योंको ।
- २. लोकको चाहे शाश्वत साना जाय या त्राशाश्वत । उसते ब्रह्म-चर्य धारण करनेमें कोई वाधा नहीं है ।
- रे. बुद्धके उपदेशको धारण करनेकी यह शर्न भी नहीं है कि शिष्यको उक्त तल्त्रोंका झान कराया ही जाय।
- ४. बुद्धने जिन्हें व्याकृत कहा उन्हें व्याकृत रूपसे और जिन्हें अव्याकृत कहा उन्हें अव्याकृत रूपसे ही धारण करना चाहिये।

उस समयका वातावरण-

आजसे २४००-२६०० वर्ष पहलेके धार्मिक वातावरणपर निगाह फेंके तो माल्म होगा कि उस सकय लोक, परलोक, आत्जा आदिके विषयमें मनुष्यकी जिज्ञासा जग चुकी थी। वह अपनी जिज्ञासाको अनुपयोगिताके आवरणमें भीतर ही भीतर मानसिक हीनताका रूप नहीं लेने देना चाहता था। जिन दस प्रश्नोंको बुद्धने अव्याकृत रखा, उनका बताना अनुपयोगी कहा, सच पूंछा जाय तो धर्भ धारण करनेकी आधारभूत वातें वे ही हैं। यदि आत्माके स्वतन्त्र द्रव्य और परलोकगामित्वका विश्वास न हो तो धर्मका आधार ही बदल जाता है। प्रज्ञा-पारनिताओंकी परिपूर्णताका क्या अर्थ रह जाता है ? 'विश्वके साथ हनारा क्या सम्बन्ध है ? वह कैसा है ?' यह वोध हुए बिना हजारी चर्याका संयत रूप ही क्या हो सकता है ? यह ठीक है कि इनके वाद-विवादमें मनुष्य न पड़े। पर यदि जरा, मरण, वेदना, रोग आदि के आधारभूत आत्माकी ही प्रतीति न हो तो दुष्कर ब्रह्मचर्यज्ञास कौन धारए करे ? बुद्धके समयमें ६ परित्राजक थे। जिनके संघ थे त्र्यौर जिनकी तीर्थंकरके रूपमें प्रसिद्धि थी। सबका ऋपना तत्त्वज्ञान था। पूर्णकश्यप अक्रियावादी, मक्खलिगोसाल देव-वादी, ऋजितकेशकम्बल जड्वादी, प्रकृथकात्यायन ऋकृततावादी, और संजय वेलहिपुत्त ऋनिश्चयवादी थे। वेदु और उपनिषद के भी आत्मा, परलोक आदिके सम्बन्धमें अपने विविध मतवाद थे। फिर अमणसंघमें दीचित होने वाले अनेक भिद्य उसी औप-नियद् तत्त्वज्ञानके प्रतिनिधि वैदिक वर्गसे भी त्र्याये थे । त्र्रतः जब तक उनकी जिज्ञासा तृप्त नहीं होगी तब तक वे कैंसे अपने षुराने साथियोंके सन्मुख उन्नतरिार होकर अपने नये धर्म धारण की उपयोगिता सिद्ध कर सकेंगे ? अतः व्यावहारिक दृष्टिसे भी इनके स्वरूपका निरूपण करना उचित ही था। तीरसे घायज व्यक्तिका तत्काल तीर निकालना इसलिये प्रथम कर्त्तव्य है कि उसका असर सीधा शरीर और मनपर हो रहा था। यदि वह विषैला तीर तत्काल नहीं निकाला जाता तो उसकी मृत्यु हो सकती है। पर दीचा लेनेके समय तो प्राणोंका अटकाव नहीं है। जब एक तरफ यह घोषणा है—

"परीच्या भित्तवो प्राह्य मद्वचो नत्वादरात्" अर्थात् भित्तुओ, मेरे वचनोंको अच्छी तरह परीत्ता करके ही प्रहण करना, मात्र मुफमें खादर होनेके कारण नहीं।" तो दूसरी खोर मुद्देके प्रश्नोंको खव्याकृत रखकर और उन्हें मात्र श्रद्धासे अव्याकृत रूपमे ही प्रहण करनेकी बात कहना सुसंगत तो नहीं माऌम होता।

### महावीरकी मानस अहिंसा---

भगवान् महावीरने यह ऋच्छी तरह समफा कि जब तक बुनियादी तत्त्वोंका बस्तुस्थितिके ऋाधारसे यथार्थ निरूपण नहीं

होगा तब तक संघके पंचमेल व्यक्तियोंका आनस रागद्वेष त्रादि पत्तभूमिकासे उठकर तटस्थ ऋहिंसाकी भूलिपर आ ही नहीं सकता और मानस संतुलनके बिना वचनोंमें तटस्थता और निर्दोषता त्राना संभव ही नहीं। काथिक आचार भले ही हमारा संयत और ऋहिंसक बन जाय पर इससे आत्र शुद्धि तो हो नहीं सकती। उसके लिये तो मनके विचारोंको अोर वाणीकी वितंडा प्रवृत्तिको रास्तेपर लाना ही होगा। इसी विचारसे अनेकान्त दर्शन तथा स्याद्वादका आविर्माव हुआ। सहावीर पूर्ण अहिंसक योगी थे । उनको परिपूर्ण तत्त्वज्ञान था । वे इस बातकी गम्भीर त्रावश्यकता समभते थे कि तत्त्वज्ञानके पायेपर ही **ऋहिंसक** त्राचारका भव्य-प्रासाद खड़ा किया जा सकता है। दृष्टान्तके लिये हम यज्ञ-हिंसा सम्बन्धी विचारको ही लें । याज्ञिकोंका यह दर्शन था कि पशुत्र्योंकी सृष्टि स्वयम्भूने यज्ञके लिये ही की है, अतः यज्ञमें किया जाने वाला वध वध नहीं है, अवध है। इसमें दो बातें हैं-- १ ईश्वरने सृष्टि बनाई है और २ पग्रुसृष्टि यज्ञके लिये ही है। अतः यज्ञमें किया जाने वाला पश्चिध विहित है।

Jain Education International

जब शाश्वत-आत्मवादी अपनी सभामें यह उपदेश देता हो कि आत्मा कूटस्थ नित्य है, निर्लेप है, अवध्य है, कोई हिंसक नहीं, हिंसा नहीं और उच्छेदवादी यह कहता हो कि सरने पर यह जीव ष्टथिवी आदि भूतोंमें मिल जाता है, उसका कोई श्रस्तित्व नहीं रहता। न पत्लोक है और न मुक्ति ही। तब आत्मा श्रौर परलोकके सम्बन्धमें मौन रखना तथा अहिंसा और दुःख-निवृत्तिका उपरेश टेना सचसुच थिना नींत्रके मकान धनातेके समान ही है। जिज्ञासु पहिले यह जानना चाहेगा कि वह आला क्या है, जिसे जन्म, जरा, मरण आदि दुःख हैं और जिसे ब्रह्मचर्य-वासके द्वारा दुःखोंका नाश करना है ? यादे आत्माकी जन्मसे मरण तक ही सत्ता है तो इस जन्मको चिन्ता ही मुख्य करनी है । और यदि आत्मा एक शारवत द्रव्य है तो उसे निर्त्तिप्त मानने पर ये अज्ञान, दुःख आदि कैंसे आए ? यही वह पृष्ठभूभि है जिसने भ० महावीरको सर्वांगीए अहिंसाकी साधनाके लिये मानस ऋहिंसाके जीवनरूप अनेकान्तदर्शन और वाचनिक श्रहिंसाके निर्दु ष्टरूप स्याद्वादकी विवेचनाके लिये प्रेरित किया। **ञ्चनेकान्त दशॅन**—

अनन्त स्वतन्त्र आत्याएँ, अनन्त डुद्रलपरपाणु, एक धर्मद्रव्य, एक अधर्मद्रव्य, एक आकाशद्रव्य और असंख्य कालाणु द्रव्य के समूहको ही लोक या भिश्व कहते हैं। इनमें धर्म, अधर्म, आकाश और काल द्रव्योंका जिमाव परिएानन नहीं होता। वे अपने स्वाभाविक परिएाननमें लीन रहते हैं। आत्ना और पुद्रल द्रव्योंके परस्पर सम्बन्धले ये शरीर, इन्द्रियां आदि तथा पुद्रलों के परस्पर संयोग-विभागसे ये पर्वत, नदी, प्रथिवी आदि उत्पन्न होते और नष्ट होते रहते हैं। इनका नियन्ता कोई ईश्वर नहीं है। सब अपने उत्पाद-व्यय-औव्य परिएामनमें अपने संयोग- वियागोंके आधारसे नाना आकारोंको धारण करते रहते हैं। प्रत्येक द्रव्य अनन्त धर्भांका आवेरोधी अखंड आधार है। उसके विराट रूपको शब्दोंसे कहना असंभव है। उस अनन्तधर्मा या अनेकान्त वस्तुके एक-एक धर्मको जानकर और उस अशंप्रहमें पूर्णताका भान करने वाले ये मतप्रह हैं जो पत्तभेदकी सृष्टि करके राग-द्वेष, संघर्ष, हिंसाको बढ़ा रहे है। अतः मानस अहिंसाके लिय वस्तुके 'अनेकान्त' स्वरूप दर्शनकी आवश्यकता है। जब मनुष्य वस्तुके 'विराट रूप तथा अपने झानकी आंशिक गतिको निष्पन्त भावसे देखेगा तो उसे सहज ही यह भान हुए वगौर नहीं रह सकता कि—्रूसरोंके ज्ञान भी वस्तुके किसी एक अंशको देख रहे हैं अतः उनकी सहानुभूति-पूर्वक समीचा होनी चाहिए। अपन पत्तके दुरभिनिवेशवश दूसरेका बिना विचारे तिरस्कार नहीं होना चाहिए। द्रव्य, त्तेत्र, काल, भावकी अपेचा प्रत्येक वस्तुके विचार करनेकी पद्धति अनेकान्तदर्शनका ही फल है।

तात्पर्य यह कि प्रत्येक पदार्थ अपने अपने गुएा और पर्याय रूपसे परिएमन करता हुआ अनन्त धर्मांका युगपत आधार है। हमारा ज्ञान स्वल्प है। हम उसके एक-एक अंशको छूकर उसमें पूर्शताका अहंकार—'ऐसा ही है' न करें, उसमें दूसरे धर्मोंके 'भी' अस्तित्वको स्वीकार करें। यह है वह मानस उच्च भूमिका जिसपर आनेसे मानस राग, द्वेष, अहंकार, पत्ताभिनिवेश, साम्प्रदायिक मताप्रह, हठवाद, वितरुडा, संघर्ष, हिंसा, युद्ध आदि नष्ट होकर पर-समादर, तटस्था सहानुभूति, मध्यस्थभाव, मैत्री-भावना, सहिष्णुता, वीतरागकथा, अन्ततः विनय, कृतज्ञता, दया आदि सात्त्विक मानस अहिंसाका उदय होता है। यही अहिंसक तत्त्वज्ञानका फल है। आचार्योंने ज्ञानका उत्कृष्ट फल उपेत्ता— राग-द्वेष न होकर मध्यस्थ अनासक्त भावका उदय ही बताया है।

For Private & Personal Use Only

स्याद्वाद अमृतभाषा---

इस तरह जब मानस ऋहिंसाकी सास्विक भूमिकापर यह मानव आजाता है तब इसके पशुका नाश हो जाता है, दानव मानवगें बदल जाता है। तब इसकी वाणीमें सरलता, स्नेह, समा-दर, नम्रता और निरहङ्कारता आदि आ जाते हैं। स्पष्ट होकर भी विनम्र और हृदयप्राही होता है। इसी निर्दोष भाषाको स्याद्वाद दृष्टिकोणसे वाद—कही जा रही है । यह 'स्यात्' शब्द ढुलमुल यकीनी, शायद, संभवतः, कदाचिन जैसे संशयके परिवारसे अत्यन्त दृर है। यह अंश निश्चयका प्रतीक है और भाषाक उस डंकको नष्ट करता है जिसके द्वारा अंशमें पूर्णताका दुरामह, कदामह और हठामह किया जाता है। यह उस सर्वहारा प्रवृत्ति को समाप्त करता है जो अपने हकके सिवाय दूसरोंके अम और अस्तित्वको समाप्त करके संघर्ष त्र्यौर हिंसाको जन्म देती है। यह स्यात्वाद रूपी अमृत उस महान अहंकार-विषमज्वरकी परमौषधि है जिसके आवेशमें यह मानवतनधारी तूफान या बबूलेकी तरह जमीनपर पैर ही नहीं टिकाता और जगतमें शास्त्रार्थ, वाद-विवाद, धर्मदिग्विजय, मतविस्तार जैसे आवरण लेता है। दूसरोंको विना सममे ही नास्तिक, पशु, मिथ्यात्वी, अपसद, प्राकृत, म्राम्य, घृष्ट स्रादि सभ्य गालियोंसे सन्मानित (?) करता है। 'स्याद्वाद' का 'स्यात्' ऋपनेमें सुनिश्चित है। और महावीरने ऋपने संघके प्रत्येक सद्स्यकी भाषाशुद्धि इसीके द्वारा की। इस तरह अनेकान्तदर्शनके द्वारा मानसशुद्धि ऋौर स्याद्वादके द्वारा वचनशुद्धि होनेपर ही भ्रहिंसाके बाह्याचार, ब्रह्मचर्य त्रादि सजीव हुए, इनमें प्राण आए और मन, वचन और कायके यत्नाचारसे इनकी अप्रमाद परिएतिसे अहिंसामन्दिरकी प्राएप्रतिष्ठा हुई। महावीरने बार-

धार चेतावनी दी कि 'समय' गोयम मा पमादए'---गौतम ! इस श्रात्ममन्दिरकी प्राग्पप्रतिष्ठामें चुग्रमात्र भी प्रमाद न कर ।

#### आचारकी परम्पराका मुख्य पाया तत्त्वज्ञान --

जिन प्रश्नोंको बुद्धने अव्याकृत रखा उनका महावीरने अने-कान्त दृष्टिसे स्यादाद भाषामें निरूपण कियाक्ष । उनने आत्माको दृव्यदृष्टिसे शाश्वत, पर्यायदृष्टिसे अशाश्वत बताया । यदि आत्मा कूटस्थ, नित्य, सदा अपरिवर्तनशील माना जाता है तो पण्य-पाप सब व्यर्थ हो जाते हैं क्योंकि उनका असर आत्मापर तो पडेगा नहीं । यदि आत्मा चरण-विनश्वर और धाराविहीन, निःसन्तान, सर्वथा नवोत्पाद वाला है तो भी कृत कर्मकी निष्फलता होती है, परलोक नहीं बनता । अतः द्रव्य-टाघ्टसे

🛛 🛞 देखो प्रो० दत्तसुख मालवणिया लिखित जैनतर्कवार्तिककी

प्रस्तावना ।

धाराप्रवाही, प्रतिच्च प्रिवर्तित संस्कारप्राही आत्मामें ही पुण्य-पापकर्त रव, सदाचार, ब्रह्मचर्यवास आहि साथैक होते हैं। इनमें न औपनिषदोंकी तरह शाश्वतवादका प्रसंग है और न जड़वादियों की तरह उच्छेदवादका डर है। और न उसे उभयनिषेधक 'अशाश्वतानुच्छेद गद' जैसे विधिविहीन शब्दसे निर्देश करनेकी ही आाश्यकता है।

यही सब विचार कर भ० महावीरने लोक, परलोक, आत्मा आदि सभी पदार्थोंका अनेकान्तद्यष्टिसे पूर्ण विचार किया और स्याद्वादवाणीसे उसके निरूपणका निर्दोष प्रकार बताया। यही जैन दर्शनकी प्रष्ठभूमि है जिसपर उत्तरकालीन आचार्योंने शता-वधि प्रन्थोंकी रचना करके भारतीय साहित्यागारको आलोकित किया। अकेले 'स्याद्वाद' पर ही बीसों छोटे-सोटे प्रन्थ लिखे गये हैं।

इस अनेकान्तके विशाल सागरमें सब एकान्त समा जाते हैं। श्राचार्य सिद्धसेन दिवाकरके शब्दोंमें ये स्याद्वादभय जिनवचन मिथ्यादर्शनके समूहरूप हैं (इसमें समस्त मिथ्याद्दष्टियां अपनी अपनी अपेत्तासे विराजमान हैं) और अमृतसार या अमृतस्वादु हैं। वे तटस्थवृत्तिवाले संविग्न जीवोंको अतिशय सुखदायक हैं। वे जगत्का कल्याण करें—

"भद्दं मिच्छादंसणसमूहमइयरसं अमयसारस्स ।

जिएवयएरस भगवत्रो संविग्गसुहाहिगम्मस्स ॥"

प्रस्तुत स्याह्वादसिद्धिमें इसीलिये स्याद्वादके प्रसंगसे सर्वथा नित्यत्व-त्र्यनित्यत्व त्र्यादिका निराकरण त्र्यनेक प्रकरणोंमें करके त्र्यन्तमें यही दिखाया गया है कि नित्यानित्यात्मक स्याद्वादरूप द्यात्मामें ही पुण्यपापकर्त्त त्व-भोक्तृत्व त्रादि वन सकते हैं। वही सुखके लिये प्रयत्न कर सकना है। प्रस्थकार वादीभसिंहके समयके सम्बन्धमें सम्पादकने पर्याप्त अहापोह करके उनका समय ई० ७७० से ६६० तक सिद्ध किया है। साथ ही बाधकोंका निराकरण भी किया है। पर "<u>अद्य धारा</u> <u>निराधारा निरालम्बा सरस्वती</u>" पदोंका साम्य आकस्मिक नहीं कहा जा सकता। और यही एक ऐसा बाधक है जो सन्देहको थोड़ा अवकाश देता है। पर यदि आदिषुराणकारने इन्हीं वादिसिंहका उल्लेख किया है तो उक्त सन्देह निराधार हो जाता है। ऐसी दशामें यही मानना होगा कि परिभल कविने यहांसे इस परिमलका संचय किया होगा।

त्रम्तमें मैं सम्पादकके ऋष्यवसायकी सराहना करता हूँ श्रोर उनसे ऐसे ही अनेक प्रन्थोंके संपादन-संशोधनकी आशा करता हूँ।

अन्तमें मैं समाज और साहित्यप्रकाशिनी संस्थाओंके संचालकोंसे एक निवेदन कर देना चाहता हूँ कि पुरातन आचार्यों की जीवन्त कृतियोंका उद्धार, संम्यादन-प्रकाशन आदि उद्धारकी भावनासे करें, 'इन्हें छपा कर क्या होगा ?', 'यदि ये न छपतीं तो क्या काम रुक जाता ?', 'छपा छपाकर रखते जाओ बिकती तो क्या काम रुक जाता ?', 'छपा छपाकर रखते जाओ बिकती नहीं' आदि व्यापारिक भावनासे नहीं। साहित्यकार उस माँकी तरह है जो अपने ज्ञान-यौवनमें मानस-गर्भको धारए कर चिर-साधनाके बाद एक विचार-शिशुको जन्म देती है । उसके गर्भ-कालके भोजनके वजनसे उस शिशुको तौलना मातृत्वका अप-मान करना है। जड़से जड़ तो तौला जा सकता है पर उसकी चेतनाका भी क्या मोल-तोल किया जा सकता है ? हम आज तक मनुष्य हैं, जैन हैं और आहिंसा तथा अनेकान्तदर्शानकी ज्योतिको अपने निर्वल जड हाथोंमें थामे हुए हैं। यह इन्हीं प्रंथों की परम्पराका पुरुष फल है। अतः इन ज्योतिर्घरोंको स्नेहदान दो जिसले ये टिमटियाते रहें और जगत्को अपने अस्तित्वका भान कराते हुए प्रकाशपत्र सुफावें।

समाजमें विद्वानोंकी संख्या सैकड़ोंमें है। पर इस ज्ञानयज्ञके होता कितने हैं ? और सपाजने बुद्धिपूर्वक कितनोंको इस ओर प्रेरित किया ? यह प्रश्न ठंडे दि तसे उद्घारक वृत्तिमे सोचनेका है ? आशा है इस नत्र और स्पष्ट निवेदन पर ध्यान जायगा।

भारतीय ज्ञानपोठ, काशी महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य २-६-४० र् (स० मूर्तिप्रंथमाला भारतीय ज्ञानपीठ)

| अशुद              | যুৱ                | <u>q</u> b | पंक्ति |
|-------------------|--------------------|------------|--------|
| नेष्यतः (ष्टिता)  | नेष्यतः (ते)       | २          | 8      |
| सदहेतुकाता-       | सद्हेतुकता-        | સ          | u      |
| चिच्चेत           | चिच्चेति           | १२         | ११     |
| সন্ধংখা-          | अन्येश्चा-         | રર         | १      |
| वर्शीष            | वर्सेपु            | ર૪         | १३     |
| सवस्तत्र          | सर्वस्तत्र         | ર૪         | १४     |
| वणादे-            | वर्णादे-           | ર૪         | २२     |
| तदुपप्रद्नकार्या- | तदुपमर्दनं कार्या- | 80         | २०     |
| गुग्रःवस्यविशे-   | गुग्रत्वस्याविशे-  | 80         | १४     |
| संशीत्य-          | संशीत्य-           | 84         | १द     |

25

## सम्पादनके विषयमें

### भारम्भ और पर्यवसान

सन १६४७ में श्रीयुत पं० के० भुजवलिजी शास्त्री मूडविद्रीकी कृषासे इस प्रन्थकी प्रतिलिपि प्राप्त हुई। उस समय मैं अन्य प्रन्थोंके सम्पादन-कार्यमें लगा हुआ था और इसलिये इसे सरसरी दृष्टिसे ही देख सका। इसके बाद यह कोई डेढ़ वर्ष तक बैसा ही पड़ा रहा। वादमें अवकाश मिलने पर इसे पुनः गौरसे देखा तो प्रन्थ बहुत महत्वपूर्ण जान पड़ा, और तब अगस्त १६४८ के अनेकान्त' वष ६, किरण ६ में 'वादीभसिंह सृरिकी एक अध्री अपूर्व कृति—स्याद्वादसिद्धि' शीर्षक लेख द्वारा इस प्रन्थका विस्तृत परिचय दिया और लिखा कि—'हम उस दिनकी प्रतीत्तामें हैं जब वादीभसिंहकी यह अमर कृति प्रकाशित होकर विद्वानोंमें ब्रद्वितीय आदरको प्राप्त करेगी और जैनदर्शनकी गौरवमय प्रतिष्ठाको बढ़ावेगी। क्या कोई महान साहित्य-प्रेमी इसे प्रकाशित कर महत क्षेयका भागी बनेगा और प्रन्थ-प्रन्थकारकी तरह अपनी उड्यल कीर्तिको अमर बना जायेगा।' इसे पढ़कर श्रद्वेय पं० नाथूरामजी प्रेमीने ३ नवम्बर १६४८ को हमें एक पत्र लिखा—

'क्या इसकी एक ही प्रति उपजन्ध है ? जो प्रति उपलब्ध है क्या अनेली उसी परसे यह प्रन्थ प्रकाशित किया जा सकता है ? क्या आप उसके सम्पादित कर देनेके लिये समय निकाल सकते हैं ? मैं सोचता हूँ कि यदि हो सके तो यह प्रन्थ माणिकचन्द्र प्रन्थमालासे छपा दिया जाय। इधर ६-७ वर्षसे प्रन्थमालामें कोई इन्थ नहीं छपा।'

प्रेमीजीके इस पत्रको प्राप्त कर हमने इसके सम्पादनादिकी

उन्हें सहष स्वीकारता दे दी्त्रौर ७ नवम्बर १६४⊏ को उसका कार्यारम्भ भी कर दिया। परन्तु प्रन्थकी प्राप्त प्रतिलिपि बहुत ही अशुद्ध और त्रुटित होनेसे प्रेसकापीका मूल ताडपत्रीय प्रतिसे, जो मूडबिद्रीके जैन-मठके भरुडारमें सुरचित है श्रीर जिसके वहाँ होनेका पता पीछे मालूम पड़ा, मिलान किये बिना उसे प्रेसमें देना उचित एवं इष्ट नहीं समभा। ऋतः उसे मंगानेके लिये हमने पं० के० मुजबलिजी शास्त्रीको पत्र लिखा। शास्त्रीजीने उक्त प्रति हमें तुरन्त भेज दी। पर मूल प्रति कन्नड लिपिमें होने तथा सरसावामें **त्रासपास उसका कोई जानकार न होनेसे** प्रन्थका काम दो-ढाई संहिने रुका पड़ा रहा। १८ फरवरी १९४९ को जब युक्त्यनुशासनके मिलानकार्यसे बनारस जाना पड़ा तो वहाँ पं० देवरभट्टजी न्यायाचार्यके साथ, जो कन्नड तथा संस्कृत दोनोंके योग्य विद्वान् हैं, इसका मूल प्रतिसे मिलान किया गया। मिलान करने पर प्राय: सभी अशुद्ध पाठ ठीक होगये और कुछ त्रटित पाठ भी पूरे होगये; क्योंकि मूल ताडपत्र प्रति प्रायः शुद्ध है और अच्छी तरह पढ़ी जाती है। मिलानसे जो सबसे बड़ा फायदा हुआ वह यह हुआ कि प्राप्त प्रतिलिपिमें जो चौदहवें प्रकरण-की ४७ से ७० तक १४, ब्रह्मदूषग्रसिद्धि प्रकरणकी ४२ से १८६ तक १३८ और अन्तिम प्रकरणकी ६३ = १४८३ के रूगभग कारि-काएँ एवं उपलब्ध ऋन्तिम डेढ़-दो ऋधूरे प्रकरण छूटे हुए थे वे सब इस मिलानसे प्रकाशमें आगये। आश्चर्यकी बात है कि इतनी कारिकाएँ एवं प्रकरण के-प्रकरण लेखकने छोड़ दिये थे !

यहाँ उल्लेखनीय है कि इसी पिलानके दौरानमें माननीय पं० महेन्द्रकुमारजी न्यायाचार्यसे भी इस प्रन्थकी एक प्रतिलिपि प्राप्त होगई, जो उन्होंने भारतीय ज्ञानपीठ काशीके लिये कन्नड-शाखाद्वारा कराई थी। इसमें उक्त सव कारिकाएँ व प्रकरण मौजूद हैं। इस तरह प्रन्थको मूल ताडपत्र प्रतिसे मिलानादि द्वारा प्रेसमें देने योग्य बनाकर उसे जुलाई १८४६ में उ्यकलङ्क प्रेस, देहलीको छपनेके लिये दे दिया और ७ अप्रेल १९४० तक वह प्रस्तावनादि सहित छपकर तैयार होगया। किन्तु दुःख है कि कुछ विन्न-सहित छपकर तैयार होगया। किन्तु दुःख है कि कुछ विन्न-बाधाओं एवं कारणोंसे, जिनमें मेरे शिशुका जन्म लेकर १= दिन बाद वियोग हो जाना भी एक खास कारण है और जिसने बहुत ही उत्साह भङ्ग किया, प्रन्थको जल्दी प्रस्तुत नहीं कर सके।

#### प्रति-परिचय

प्रन्थके संशोधन और सम्पादनमें हमने मुख्यतः 'त', 'स' प्रतियों और कहीं-कहीं 'क' प्रतिका भी उपयोग किया है। इन तीनों प्रतियोंका परिचय इस प्रकार है :—

5. त प्रति—यह ताडपत्रज्ञापक 'त' संज्ञक मूल ताडपत्रीय प्रति है जो 'स', 'क' दोनों प्रतियोंकी मात्रप्रति है। मूडविद्रीके जैन-मठके भएडारमें जो ६०६ संख्याङ्कित ताडपत्रीय प्रन्थ है और जैसमें ४४६ पत्र हैं उसीमें यह 'स्याद्वादसिद्धि' है। उसमें यह रिक्समें ४४६ पत्र हैं उसीमें यह 'स्याद्वादसिद्धि' है। उसमें यह रे३६ वें पत्रसे २४६ वें पत्र तक है। बीचमें २४७ से २४३ तक ७ पत्र गायव ( नष्ट ) हैं। च्रतः उपलव्ध प्रन्थका लेख २३६ से २४६ तक ११ च्रोर २४४ से २४६ तक ३ कुल ११+३=१४ पत्रोंमें पाया जाता है। इन १४ पत्रोंमें ६७० कारिकाएँ हैं। २४६ से प्रवोंमें पाया जाता है। इन १४ पत्रोंमें ६७० कारिकाएँ हैं। २४६ से प्रवोंमें पाया जाता है। इन १४ पत्रोंमें ६७० कारिकाएँ हैं। २४६ से प्रांगे कई पत्र उक्त ताडपत्र प्रन्थमें नहीं हैं च्यौर इसलिए प्रस्तुत 'स्याद्वादसिद्धि' च्रपूएएँ एवं च्रधूरी ही उपलब्ध है। जो सात पत्र गायव हैं उनमें लगभग ३४० कारिकाएँ हानी चाहिए; क्योंकि एक-एक पत्रमें प्रायः ४०-४० कारिकाएँ पाई जाती हैं। यदि ये सात पत्र च्योर होते तो ३४०+६७०=१०२० कारिकाच्योंका यह एक च्रपूर्व दार्शनिक प्रन्थ जैनवाङ्मयकी च्रद्वितीय निधि होता। फिर भी ६७० जितनी कोरिकाओं वाला भी यह प्रन्थरत्न जैन-दार्शनिक प्रन्थोंके कोषागारको अपनी आभासे चमचमा देगा और उनमें प्रमुख स्थान प्रहण करेगा। यह ताडपत्रीय प्रति अत्यन्त जीर्ण-शीर्ण है और दीमकोंने उसके आदि, मध्य और अत्यन्त जीर्ण-शीर्ण है और दीमकोंने उसके आदि, मध्य और अन्तके हिस्सोंको खा लिया है तथा अन्तके तीन पत्रोंको तो उन्होंने बहुत ही ज्यादा खा लिया है—पाद-के-पाद और कारिकाएँ-की-कारिकाएँ नष्ट होगई हैं। यह प्रति अनुमानतः एक हजार वर्षसे कमकी पुरानी नहीं होगी। पत्र लम्बेनुमा हैं और एक-एक पत्रके तीन-तीन भाग हैं तथा प्रत्येक भागमें ६-६ पंक्तियाँ एवं प्रत्येक पंक्तिमें लगभग ६३-६३ अत्तर हैं। एक प्रष्ठमें २४ अथवा एक पत्रमें ४० कारिकाएँ हैं। काश ! यह १४ पत्रात्मक प्रति भी न मिली होती तो जैन-बाङ्मयकी इस अमर कृतिके सम्बन्धमें इन दो शब्दोंके लिखनेका भी अवसर न मिलता।

३. क प्रति—यह भारतीय ज्ञानपीठ काशीकी प्रति है, जो सुवाच्य तथा सुन्दर अत्तरोंमें लिखी हुई है और जो २०×३०/५ पेजी सफेद रूलदार पुष्ट कागज पर नीली स्याहीसे लिखी है। इसका काशीस्र्यक 'क' नाम है। 'स' प्रतिसे यह प्रति कम अशुद्ध है।

### संशोधन और त्रुटित पाठपूर्ति

उपर कहा गया है कि आरम्भमें जो प्रति प्राप्त हुई थी उसमें बहुत अशुद्धियां, पाठमेद और त्रुटित पाठ विद्यमान हैं। उनका संशोधन हमने मूल ताडपत्र प्रतिके आधारसे किया है और संशोधनमें उससे बड़ी सहायता ली है। ताडपत्र प्रतिमें जो पाठ त्रुटित हैं और जिनकी संख्या बहुत बड़ी है उनमें सौ-डेढ़सौ त्रुटित पाठोंकी पूर्ति विषयसंगति, सन्दर्भ और प्रकरणके अनु-सार हमने यथाशक्ति अपनी ओरसे करनेका प्रयत्न किया है और उन्हें []] ऐसे जेकटमें रखा है। तथा शेषको समय एवं श्रमसाध्य जानकर छोड़ दिया है। उदाहरणके तौरपर कुछ पाठमेदात्मक संशोधनों और जुटित पाठोंकी पूर्तिको नीचे दिया जाता है, जिससे पाठक उनकी संगति एवं प्रामाखिकता आदिको कुछ जान सकेंगे:---

संशोधन —

त सं क दैत्यादृष्टद्वयोः (७-१४) दैत्यादृष्टद्वयोः दैत्योत्कृष्टद्वयोः वक्तृत्वभावतः (≍-२) वक्तृत्वभावतः वक्तृत्यभावतः इत्यान्येश्चावकल्प्यते (१०-१६) त प्रतिवत् ह्यस्यान्येव कल्प्यते यद्वे दाष्ययन (१०-२७) यद्वे दानयं यद्वे दानयं दघुनेव भवेदिति (१०-२७) दघुने भववेदिति स प्रतिवत् । 78

| त                                                                          | स                | <b>4</b> 5         |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------|------------------|--------------------|--|--|--|
| बौद्धीयत्वान् (१०-३४)                                                      | वौद्धेयत्वात्    | जाद्धियत्वात्      |  |  |  |
| सद्भावाद्वे दो (११-२)                                                      | सद्भावो द्वे दो  |                    |  |  |  |
| गुणः कस्मात्रीरूपत्व-                                                      | त प्रतिवत्       | गुण्फ्तरमान्नि-    |  |  |  |
| तयेत्यसत् (११-११)                                                          |                  | रूपत्वत इत्यसत्    |  |  |  |
| ततो दोषा (११-१३)                                                           | तदो्षा           | तदो्षा             |  |  |  |
| यौगे(१४-३०)                                                                | यागे             | यागे               |  |  |  |
| पर्यु दासनञार्थतः (१३-२०)                                                  | पयु दासन इत्यत   | ः पर्यु दासन इथैतः |  |  |  |
| त्रुटिंत पाठोंकी पूर्ति—                                                   |                  |                    |  |  |  |
| १. [नमः श्रीवर्द्धमा] ना                                                   | य                | (१-१)              |  |  |  |
| २, सौ [ख्यं वा दुःखमेव                                                     | ग वा]े           | (१-३)              |  |  |  |
| ३. पृ [थिव्यादिभ्य इ]                                                      | त्येव            | (१-१२)             |  |  |  |
| ४, नीय [मानत्वमे] नय                                                       | ויד              | (१-१४)             |  |  |  |
| ४. धर्मो [न स्यात्फलात्य                                                   | ] यात् ।         | (२-१)              |  |  |  |
| ६. इति चेत् दृष्टमिष्टं [हि चान्योन्याश्रय] दूषणम् । (२-३०)                |                  |                    |  |  |  |
| ७. सन्ता [नो हि भवेत्तत्र ततः] कर्तुः फलात्ययः। (४-१)                      |                  |                    |  |  |  |
| <ul> <li>म. न हि [स्यादेकताऽभावे बौद्धानां] स्मरणादिकम्। (४-४४)</li> </ul> |                  |                    |  |  |  |
| <ol> <li>पद्तधर्मत्वहीनोऽपि [</li> </ol>                                   | गमकः कृत्तिको] ब | (यः ॥ (४-⊏३)       |  |  |  |
| संस्करणकी उल्लेखनीय बातें                                                  |                  |                    |  |  |  |
| इस संस्करणकी जो उल्लेखनीय बातें हैं वे निम्न हैं:                          |                  |                    |  |  |  |

 श्रन्थको अधिक शुद्ध रूपमें प्रस्तुत करने तथा त्रुटित पाठोंकी पूर्ति करनेका यथेष्ट प्रयत्न किया गया है।  इन्दी सारांश भी साथमें दे दिया है जिससे हिन्दी-भाषाभाषी भी व्रन्थके विषयों एवं तद्गत हार्दको समफ सकेंगे। विषयसूची भी साथमें निबद्ध है। उससे भी उन्हें लाभ पहुंचेगा।
 ३. अन्तमें दो परिशिष्ट भी लगाये गये हैं जिनमें एक स्या-द्वादसिद्धिकी कारिकाओंके अनुक्रमका है और दूसरा व्रन्थगत व्यक्ति-सिद्धान्त-सम्प्रदायादि बोधक विशेष नामोंकी सूचीका है।
 ४. बत्तीस ष्रष्ठकी विस्तृत प्रस्तावना है जिसमें प्रन्थ और

अन्धकारके सम्बन्धमें विस्तारसे प्रकाश डाला गया है।

४. दर्शनशास्त्रोंके विशिष्ट ऋध्येता, सम्पादक, लेखक एवं समाजके ख्यातिप्राप्त विद्वान माननीय पं० महेन्द्रकुमारजी न्याया चार्यका चिन्तनपूर्ण प्राक्कथन भी निबद्ध है जिसमें उन्होंने जैन-दर्शनके प्रमुख सिद्धान्त एवं प्रस्तुत प्रन्थके प्रतिपाद्य विषय 'स्याद्वाद' पर सुन्दर प्रकाश डाला है।

#### कृतज्ञता-प्रकाशन

इस प्रन्थके कार्यमें हमें अनेक सहृदय महानुभावोंने भिन्न-भिन्न रूपमें सहायता पहुंचाई है उसके लिये हम उनके अत्यन्त कृतज्ञ हैं। माननीय मुख्तारसाहव और प्रेमीजीने इसके सम्पा-दनादिके लिये उत्साहित किया तथा अपना अनुभवपूर्ण परा-मर्श दिया। सम्माननीय पं० महेन्द्रकुमारजी न्यायाचार्यने मेरे अनुरोधको स्वीकार करके अपना चिन्तनपूर्ण प्राक्तथन लिखनेकी कृपा की और मिलानके लिये काशी पहुंचने पर इस कार्यकी सरा-हना करते हुए प्रोत्साहन दिया। श्रीमान् पं० के० भुजबलि जी शास्त्री मूडबिद्रीने हस्त-लिखित तथा ताडपत्रीय प्रतियाँ भेजकर मुमे अनुगृहीत किया। प्रिय मित्र पं० अम्हतलालजी जैनदर्शनाचार्य और पं० देवरभट्टजी न्यायाचार्यने मिलान कार्यमें सहयोग दिया। इन सब सत्पुरुपोंके सौजन्यका ही प्रस्तुत फल है और उसका श्रेय इन्हींको प्राप्त है, अन्यथा मैं अकेला क्या कर सकता था।

अन्तमें सैं उन प्रन्थकारों, सम्पादकों और लेखकोंका भी आभारी हूँ जिनके प्रन्थों आदिसे कुछ भी सहायता जिली है।

सम्पादक दरियागंज, देहली **दरवारीलाल कोठिया,** ६ अक्तूबर १९४०, (मुख्याध्यापक श्रीसमन्तभद्दविद्यालय)

| ( विषय-सूचीका शेषांश )                                                                                                                       |        |                                                                                                                |                     |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|--|--|
| विषय                                                                                                                                         | कारिका | विषय                                                                                                           | कारिका              |  |  |
| <ol> <li>६. जीव-ब्रह्मविचार १</li> <li>१०. वेदसे ब्रह्मज्ञानकी<br/>सिद्धिका निरा-<br/>करण ४२</li> <li>१८. ब्रह्मज्ञानका<br/>फल १३</li> </ol> |        | १६.<br>१. त्रानेकधर्मात्मक वस्तु<br>की त्रासंभवताकी<br>त्राशंका त्रौर उसका<br>निराकरण                          | <b>१-६</b> ३<br>१-३ |  |  |
| १२. ब्रह्म तथा अविद्या क<br>भेदकी सविस्तर<br>आलोचना १३<br>१३. शून्यैकान्तमें<br>दोष प्रतिपादन<br>१४. स्याद्वादकी समी-                        | ल्पित  | २. बौद्धोंद्वारा एक वस्तु<br>में त्रभिमत कार्य-<br>कारएतारूप धर्म-<br>भेदका दृष्टान्त<br>३. अन्यापोहसे धर्मभेद | 8-x                 |  |  |
| चीनता                                                                                                                                        | १⊐१    | माननेका खण्डन                                                                                                  | 5                   |  |  |

### **प्र**तावना

# स्याद्वादमिद्धि त्रौर वादीभसिंहस्ररि

### १. स्याद्वादसिद्धि

⋰⋟⋞∷⊛:⊛≪

(क) ग्रन्थ-परिचय

इस प्रन्थरत्नका नाम 'स्याद्वादसिद्धि' है। यह दार्शनिकशिरो-मणि वादीभसिंहसूरिद्वारा रचो गई महत्त्वपूर्ण एवं उचकोटिकी दार्शनिक छति है। इसमें जैनदर्शनके मौलिक और महान सि-द्धान्त 'स्याद्वाद' का प्रतिपादन करते हुए उसका विभिन्न प्रमाणों तथा युक्तियोंसे साधन किया गया है। अतएव इसका 'स्याद्वाद-सिद्धि' यह नाम भी साथक है । यह प्रख्यात जैन तार्किक अकलं-कदेवके न्यायविनिश्चय आदि जैसा ही कारिकात्मक प्रकरण-प्रन्थ है । किन्तु दुख है कि यह विद्यानन्दकी 'सत्यशासनपरीच्चा' त्रौ ( हेमचन्द्रकी 'प्रमाएमीमांसा' की तरह खण्डित तथा अपूर्ख ही उपलब्ध होता है। मालूम नहीं, यह अपने पूरे रूपमें त्रौर किसी शास्त्रभग्रडारमें पाया जाता है या नहीं । ऋथवा, प्रन्थकार **के** अन्तिम जीवनकी यह रचना है जिसे वे स्वर्गवास हो जानेके कारण परा नहीं कर सके ? मूडबिद्रीके जैनमठसे जो इसकी एक अत्यन्त जीर्गशीर्ग्र और प्राचीन ताडपत्रीय प्रति प्राप्त हुई है तथा जो बहुत ही खण्डित दशामें विद्यमान है-जिसके त्रनेक पत्र मध्यमें और किनारांपर टुटे हुए हैं और सात पत्र तो बीचमें बिल्कुल ही गायब हैं उससे जान पड़ता है कि अन्थकार ने इसे सम्भवतः पूरे रूपमें ही रचा है। और इसलिये यदि यह अभी नष्ट नहीं हुन्त्रा है तो असम्भव नहीं कि इसका ऋनुसन्धान होनेपर यह किसी दूसरे जैनेतर शास्त्रभग्डारमें मिल जाय।

यह प्रसन्नताकी बात है कि जितनी रचना उपलब्ध है उसमें १३ प्रकरण तो पूरे और १४ वाँ तथा अगते २ प्रकरण अपूर्ण और इस तरह पूर्ण-अपूर्ण १६ प्रकरण मिलते हैं। और इन सब प्रकरणोंमें (२४+४४+०४+५६ई+३२+२२+२२+२१ +२३+३६+२५+१६+२१+७०+१३५+६ई=)६७० जितनी कारिकाएं सन्निवद्ध हैं। इससे झात हो सकता है कि प्रस्तुत प्रन्थ कितना महान् और विशाल है। दुर्भाग्यसे अब तक यह विद्वरसं-सारके समज शायद नहीं आया और इसलिये अभी तक अप-रिवित तथा अध्यकाशित दुशामें पड़ा चला आया।

### (ख) भाषा और रचनाशैली

दाशॉनिक होनेपर भी इसकी भाषा विशद और बहुत कुछ सरल हैं। आप प्रन्थको सहजभावसे पढ़ते जाइये, विषय समभ में आता जायेगा। हाँ, कुछ ऐमे भी स्थल हैं जहाँ पाठकको आपना पूरा उपयोग लगाना पड़ता है और जिससे प्रन्थकी प्रौढ-ता, विशिष्टता एवं अपूर्वताका भी कुछ अनुभव हो जाता है। यह प्रन्थकार की मौलिक स्वतन्त्र पद्यात्मक रचना है--किसी दूनरे गद्य या पद्यरूप मूलकी व्याख्या नहीं हैं। इस प्रकारकी रचना-को रचनेकी प्रेरणा उन्हें अकलंकदेवके न्यायविनिश्चयादि और शान्तरचितादिके तत्त्वसंग्रहादिसे मिली जान पड़ती है। धर्मकीर्ति (६२४ई०) ने सन्तानातरसिद्धि, कल्याणरचित (७०० ई०) ने बाह्यार्थसिद्धि, धर्मीत्तर (ई० ७२४) ने परलोक- सिद्धि और चएाभज्ञसिद्धि तथा शङ्करानन्द (ई० ८००) ने छपोहसिद्धि और प्रतिबन्धसिद्धि जैसे नामोंवाले प्रन्थ बनाये हैं और इनसे भी पहले स्वामी समन्तभद्र (विक्रमकी २ री, ३ री शती) और पूड्यपाद-देवनन्दि (विक्रमकी ६ ठी शती) ने कमशः जीवसिद्धि तथा सर्वार्थसिद्धि जैसे सिद्धचन्त नामके मन्थ रचे हैं। सम्भवतः वादीमसिंहने अपनी यह 'स्याद्वादसिद्धि' भी उसी तरह सिद्ध्यन्त नामसे रची है।

### (ग) विषय-परिचय

प्रन्थके आदिमें प्रन्थकारने प्रथमतः पहली कारिकाद्वारा मङ्गला बरण और दूसरी कारिकाद्वारा प्रन्थ बनानेका उद्देश्य घदर्शित किया है। इसके बाद उन्होंने विवच्तित विषयका प्रति-पादन प्रारम्भ किया है। वह ववत्तित विषय है स्यादादकी सिद्धि और उसीमें तत्त्वव्यवस्थाका मिद्ध होना। इन्हीं दो बातोंका इसमें कथन किया गया है और प्रसङ्गतः दर्शनान्तरीय मन्तव्योंकी समीज्ञा भी की गई है।

इसके लिये प्रन्थकारने प्रस्तुत प्रन्थमें अनेक प्रकरण रखे हैं। इक्तब्ध प्रकरणोंमें विषय-वर्णन इस प्रकार है:---

१. जीवसिद्धि--इसमें चार्वाकको लच्च करके सहेतुक जीव (छात्मा)की सिद्धि की गई है और उसे भूतसंघातका कार्य मानने का निरसन किया गया है। इस प्रकरणमें २४ कारिकाएं हैं।

२. फ जुमोक्तृत्वाभावसिद्धि इसमें बौद्धोंके च खिकवादमें दूषण दिये गये हैं। कहा गया है कि च खिक चित्तसन्तानरूप आत्मा धर्मादिजन्य स्वर्मादि फलका भोक्ता नहीं बन सकता, क्योंकि धर्मादि करनेवाला चित्त च खाध्वंसी है-वह डसो समय मष्ट हो जाता है और यह नियम है कि 'कर्त्ता ही फलभोक्ता होता है' श्रतः त्यात्माको कथंचित् नाशशील सर्वथा नाशशील नहीं--स्वीकार करना चाहिये। और उस हालतमें कर्तृ त्व और फल सोक्तृत्व दोनों एक (त्यात्मा)के बन सकते हैं। यह प्रकरस ४४ कारिकान्मांमें पूरा हुआ है।

३. युगपद्नेकान्तसिद्धि इसमें वस्तुको युगपत् एक साथ वास्तविक अनेकधर्मात्मक सिद्ध किया गया है और बौद्धाभिमत अपोह, सन्तान, सादृश्य तथा संवृत्ति आदिको युत्तिपूर्णे स-मीच्चा करते हुये चित्तच्चणोंको निरन्वय एवं निरंश स्वीकार करने में एक दूषण यह दिया गया है कि जब चित्तच्चणोंमें अन्वय व्यापि-द्रव्य) नहीं है— वे परस्पर सर्वथा भिन्न हैं तो 'दाताको ही स्वर्ग और वधकको ही नरक हो? यह नियम नहीं बन सकता । प्रत्युत इसके विपरीत भी सम्भव है—दाताको नरक और वधकको स्वर्ग क्यों न हो ? इस प्रकरणमें ७४ कारिकाएं हैं।

8. कमानेकान्तीसिद्धि इसमें वस्तुको क्रमसे वास्तविक अनेक धर्मीवाली सिद्ध किया है। यह प्रकरण भी तीसरे प्रकरण की तरह चुस्णिकवादो बौद्धोंको लस्य करके लिखा गया है। इसमें कहा गया है कि यदि पूर्व और उत्तर पर्यायोंमें एक अन्वयी द्रव्य न हो तो न तो उपादानोपादेयभाव बन सकता है, न प्रत्य-भिज्ञा बनती है, न स्मरण बनता है और न व्याप्तियहण ही बनता है, क्योंकि चुस्पिकैकान्तमें उन (पूर्व और उत्तर पर्यायों) में एकता सिद्ध नहीं होती, और ये सब उसी समय उपपन्न होते हैं जब उनमें एकता (अनुस्यूतरूपसे रहनेवाला एकपना) हो। अत: जिस प्रकार मिट्टो क्रमवर्ती स्थास-कोश-कुशूल-कपाल-घटादि अनेक पर्याय-धर्मीसे युक्त है उसी प्रकार समस्त वस्तुएं भी क्रमसे नानाधर्मात्मक हैं और वे नाना धर्म उनके उसी तरह वास्तविक हैं जिस तरह मिट्टीके स्थासादिक।

यहां यह ध्यान देने योग्य है कि वादीभसिंहकी तरह विद्या-नन्दने भी अनेकान्तके दो भेद बतलाये हैं। – एक सहानेकान्त और दूसरा क्रमानेकान्त । और इन दोनों अनेकान्तोंकी प्रसिद्धि एवं मान्यताको उन्होंने श्रोग्रद्धांपच्छाचार्यके 'गुरूपर्ययवद्-दुव्यम्' [त॰ मू॰ ४-३७] इस सूत्रकथनसे समर्थित किया है ष्रथवा सूत्रकारके कथनको उक्त दो अनेकान्तोंकी दृष्टिसे सार्थक बत्ताया है। अतः युगपदनेकान्त और क्रमानेकान्तरूप दो अने-कान्तोंकी प्रस्तुत चर्चा जैन दश नकी एक बहुत प्राचीन चर्चा मात्रुम होती है जिसका स्पष्ट उल्लेख इन दोनों विद्वानों द्वारा ही हुआ जान पड़ता है। यह प्रकरण म्हई कारिकाओं में समाप्त है। भू भोक्तुत्वाभावसिद्धि—इसमें सर्वथा नित्यवादीको

१ गुए।वद्द्दच्यमित्युक्रं सहानेकान्तसिद्धये । तथा पर्यायवद्द्दच्यं कमानेकान्तवित्तये ॥—तत्त्वार्थश्लो०श्रह्तो०४३⊂

#### स्याद्वादसिद्धि

यदि भिन्न हों तो वे आत्माके सिद्ध नहीं होते, क्योंकि उनमें समवायादि कोई सम्बन्ध नहीं बनता। अतः नित्यैकान्तमें आत्माके मोक्तापन आदिका अभाव सिद्ध है। इस प्रकरणमें ३२ कारिकाएँ हैं।

६. सर्वज्ञाभावसिद्धि— इसमें नित्यवादी नैयायिक,वैशेषिक और मीमांसकोंको लह्त्य करके उनके स्वीक्ठत नित्यैकान्त प्रमाए (आत्मार्श्इश्वर अथवा वेद) में सर्वज्ञताका अभाव प्रतिपादन किया गया है। इसमें २२ कारिकाएँ हैं।

७, जगत्कत त्वाभावसिद्धि-इसमें ईश्वर जगत्कर्ता सिद्ध नहीं होता, यह बतलाया गया है। इसमें भी २२ कारिकाएं हैं।

८. अर्हत्सर्वज्ञसिद्धि — इसमें सप्रमाण अर्हन्तको सर्वज्ञ सिद्ध किया गया है और विभिन्न बाधाओंका निरसन किया गया है। इसमें २१ जारिकाएँ हैं।

६. अर्थापत्तिप्रामाएयसिद्धि— नववाँ प्रकरण अर्था-पत्तिप्रामाख्यसिद्धि है। इसमें सर्वज्ञादिकी साधक अर्थापत्तिको प्रमाख सिद्ध करते हुए उसे अनुमान प्रतिपादन किया गया है और उसे माननेकी खास आवश्यकता बतलाई गई है। कहा गया है कि जहाँ अर्थापत्ति (अनुमान)का उत्थापक अन्यथानुपपन्नत्व-अविनाभाव होता है वही साधन साध्यका गमक होता है। अत एव उसके न होने और अन्य पत्तधमत्वादि तीन रूपोंके होने पर भी 'वह श्याम होना चाहिये, क्योंकि उसका पुत्र है, अन्य युत्रोंकी तरह' इस अनुमानमें प्रयुक्त 'उसका पुत्र होना' रूप सा-घन अपने 'श्यामत्व' रूप साध्यका गमक नहीं है। अतः अर्थापत्ति अप्रमाग् नहीं है—प्रमाग्ध है और वह अनुमानस्वरूप है। इस बकरणमें २३ कारिकाएँ हैं।

१०, वेदपौरुषेयत्वसिद्धि --- दशवां प्रकरण वेदपौरुषे-यत्वसिद्धि है। इसमें वेदको सयुक्तिक पौरुषेय सिद्ध किया गया है और उसकी अपौरुषेय मान्यताकी मार्मिक मीमांसा की गई है। यह प्रकरण ३६ कारिकाओंमें समाप्त है।

११. परत: प्रामाएयसिद्धि—ग्यारहवाँ प्रकरण परत: प्रामाण्यसिद्धि है। इसमें मोमांसकोंके स्वतःप्रामाण्य मतकी कु-मारिलके मीमांसाश्लोकचार्तिक प्रन्थके उद्धरणपूर्वक कड़ी ज्ञा-लोचना करते हुए प्रत्यत्त, ज्ञनुमान और शब्द (ज्ञागम) प्रमाणों में गुणकत प्रामाण्य लिद्ध किया गया है। इस प्रकरणमें २५ कारिकाएँ हैं।

१२. अभावप्रमाखदूषसासिद्धि—बारहवां प्रकरण अभा-वप्रमाखदृषयासिद्धि है । इसमें सर्वज्ञका अभाव बतलाने-के लिये भाट्टोंद्वारा प्रस्तुत अभावप्रमायमें दूषर्या प्रदर्शित किये गये हैं और उसकी अतिरिक्त प्रमायताका निराकरण किया गया है। इसमें १६ कारिकाएँ निबद्ध हैं।

१३. तर्कप्रामाएयसिद्धि तरेहवां प्रकरण तर्कप्रामा-माण्यसिद्धि है। इसमें अविनाभावरूप व्याप्तिका निश्चय करा-नेवाले तर्कको प्रमाण सिद्ध किया गया है और यह बतलाया गया है कि प्रत्यत्तादि दूसरे प्रमाणोंसे अविनाभावका प्रहण नहीं हो सकता। इसमें २१ कारिकाएं हैं।

१४..... चौदहवां प्रकरण अधूरा है और इसलिये इस का अन्तिम समाण्तिपुष्पिकावाक्य उपलब्ध न होनेसे यह ज्ञात नहीं होता कि इसका नाम क्या है ? इसमें प्रधानतया बेशेषिकके गुएा-गुएा)भेदादि और समवायादिकी समालोचना

#### स्याद्वादसिद्धि

की गई है । श्वतः सम्भव है इसका नाम 'गुग्र-गुग्रीश्रभेदसिद्धि' हो । इसमें ७० कारिकाएं उपलब्ध हैं । इसकी श्वन्तिम कारिका, जो खरिडत एवं त्रृटित रूपमें है, इस प्रकार है—

'तर्हि शेषराभावाख्यसम्बन्धे तु न च (चा ?) स्थितः। समवा

अह्यदृष्णसिद्धि— उपलब्ध रचनामें उक्त प्रकरणके बाद यह प्रकरण पाया जाता है। मूडबिद्रीशी ताडपत्र-प्रतिमें उक्त प्रकरणको डपर्यु क्त 'तद्विशेषण' आदि कारिकाके बाद इस प्रकरणकी 'तन्नो चेद्त्रह्यानर्णति'आदि ४२ वीं कारिकाके पूर्वाद्ध तक सात पत्र त्रृटित है। इन सात पत्रोंमें मालूम नहीं कितनी कारिकाएं और प्रकरण नष्ट हैं। एक पत्रमें लगभग ४० कारिकाएं पाई जाती हैं और इस हिसावसे सात पत्रोंमें ४० × ७= ३४० के करीब कारि-काएं होनी चाहियें और प्रकरण कितने होंगे, यह कहा नहीं जा सकता। अत एव यह 'ब्रह्मदूषणसिद्धि' प्रकरण कौनसे नम्बर आथवा संख्यावाला है, यह बतलाना भी अशक्य है। इसका ४१६ कारिकाओं जितना प्रारम्भिक अंश नष्ट है। ब्रह्मवादियोंको लक्ष्य करके इसमें उनके अभिमत वह में दूषण दिखाये गये हैं। यह १८६ (- ४१६=१३७६) कारिकाओंमें पूर्ण हुआ है और उपलब्ध प्रकरणोंमें सबसे बड़ा प्रकरण है।

अन्तिम प्रकरण्—उक्त प्रकरणके बाद इसमें एक प्रकरण और पाया जाता है और जो खण्डित है तथा जिसमें सिर्फ आरम्भिक ६ई कारिकाएं उपलब्ध हैं। इसके बाद प्रन्थ खण्डित और अपूर्ण हालतमें विद्यमान है। चौदहवें प्रकरणकी तरह इस प्रकरणका भी समाप्तिपुष्पिकावाक्य अनुपलध्ध होनेसे इसका नाम ज्ञात नहीं होता। उपलब्ध कारिकाओंसे मालूम होता है कि इसमें स्याद्वादका प्ररूपण और बौद्धदर्शनके अपोहादिका ख-रहन होना चाहिए।

ग्रन्य ग्रन्थकारों **ग्रौर उनके ग्रन्थवाक्योंका उल्लेख** 

प्रन्थकारने इस रचनामें ऋन्य प्रन्थकारों और उनके प्रन्थ-वाक्योंका भी उल्लेख किया है । प्रसिद्ध मीमांसक विद्वान् कुमा-रिल भट्ट और प्रभाकरका नामोल्लेख करके उनके अभिमत भावना और नियोगरूप वेदवाक्याथका निम्न प्रकार खण्डन किया हैं—

नियोग-भावनारूपं भिन्नमर्थद्वयं तथा। भट्ट-प्रभाकराभ्यां हि वेदार्थत्वेन निश्चितम् ॥६-१६॥

इसी तरह अन्य तीन जगहोंपर कुमारित भट्टके मीमां-साश्लोकवात्तिकसे 'वातिक' नामसे अथवा उसके बिना नामसे भी तीन कारिकाएं उद्धृत करके समालोचित हुई है श्रौर जिन्हें प्रन्थका ऋङ्ग बना लिया गया है। वे कारिकाएं ये हैं---

(क) 'यद्वेदाध्ययनं सर्वं तदध्ययनपूर्वंकम्

तदध्ययनवाच्यत्वादधुनेव भवेदिति ॥'मि० रत्नो श्र, ७,का ३४४] इत्यस्मादनुमानात्स्याद्वेदस्यापोरुषेयता । १०-३७। (ख) 'स्वत: सर्वधमार्यानां प्रामार्य्यमिति गम्यताम् ।

न द्वि स्ततोऽसती शक्तिः कर्तुं मन्येन शक्यते ॥'

-[मी० श्लो०सू० २ का ६२]

---[मी० श्लो० सू० २ का ४७]

इति वार्तिकसदुभावात्'''''''' 

(ग) 'शब्दे दोषोदुभवस्ता वद्वनत्र्यधीन इति स्थिति: ) तद्भावः क्वचित्तावद् गुग्धवद्वकृकःवत: ॥'

इति वार्त्तिकतः शब्दु ..... ।-- ११-२०।

इसी तरह प्रशस्तकर<sup>9</sup>, दिग्नाग<sup>3</sup>, धर्मकीर्ति<sup>3</sup> जैसे प्रसिद्ध दार्शनिक अंथकारोंके पद-वाक्यादिकोंके भी उल्लेख इसमें पाये जाते हैं।

१ 'इह शाखासु वृत्तोऽयमिति सम्बन्धपूर्विका।

बुद्धिरिहेदंब्द्रिःवात्क्रण्डे दधीति बुद्धिवत् ॥ \*\* स-म ||

इसमें प्रशस्तकरके प्रशस्तपादमाष्यगत समवायल-च्चराकी सिद्धि प्रदर्शित है। तथा आगेकी कारिकाओंमें उनके 'अयुत्तसिद्धि' विशेषगाकी आलोचना भी की गई है।

२ 'विकल्पयोनयः शब्दा इति बौद्धवचःश्रुतेः ।

कल्पनाया विकल्पत्वान्न हि बुद्धस्य वकृतृता ॥' ७.४ ॥

इस कारिकामें जिस 'विकल्पयोनयः शब्दा:' वाक्यको बौद्ध-का वचन कहा गया है वह वाक्य निम्न कारिकाका वाक्यां-श है—

'चिकल्पयोनय: शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः ।

तेषामन्योन्यसम्बन्धो नार्थान् शब्दा: स्पृशन्त्यमी ॥

यह करिका न्यायकुमुदचन्द्र (पृ० ४३७) त्रादि प्रंथोंमें डद्धृत है। द्व वीं ६ वीं शतीके अद्वान् हरिभद्रने भी इसे अनेकान्तजय-पताका (पृ० ३३७) में डद्धृत किया है और उसे भदन्त दिन्नकी बतलाई है। भदन्त दिन्न सम्भवतः दिग्नागको ही कहा गया है। इस कारिकामें प्रतिपादित सिद्धान्त (शब्द और अर्थके सम्बन्धा-भाव)को दिग्नागके अनुगामी धर्मर्क'र्तिने भी अपने अमाखवार्तिक (३-२०४) में बर्णित किया है।

३ 'विधूतकल्पनाजालगम्भोरोदारमूर्तंथे।

इत्यादिवाक्यसद्भावात्स्याद्धि बुद्धेऽप्यवक्तृता ॥' ७-४। इस कारिकाका पूर्वार्धे प्रमाखवार्तिक १-१ का पूर्वार्ध है।

# २. वादीभसिंहसूरि

(क) वादीमसिंह और उनका समय

प्रन्थके प्रारम्भमें इस कृतिको वादीभसिंहसूरिकी प्रकट किया गया है तथा प्रकरणोंके अन्तमें जो समाण्तिपुष्पिकावाक्य दिये गये हैं उनमें भी इसे वादीभसिंहसूरिकी ही रचना वत-लाया गया है, अतः यह निसन्देह है कि इस कृति-के रचयिता आचार्य वादीभसिंह हैं।

त्र्यब विचारगीय यह है कि ये वादीभसिंह कौनसे वादोभसिंह हैं त्रौर वे कब हुए हैं—उनका क्या समय है १ त्रागे इन्हीं दोनों बातोंपर विचार किया जाता है ।

(१) आदिपुराखके कक्तो जिनसेनस्वामीने, जिनका समय ई॰ ८३८ है, अपने आदिपुराणमें एक 'वादिसिंह' नामके आ-षायँका स्मरण किया है और उन्हें उत्क्रष्ट कोटिका कवि,वाग्मो तथा गमक बतलाया है। यथा---

कवित्वस्य परा सीमा वाग्मितस्य परं पदम् । गमकत्वस्य पर्यन्तो वादिसिंहोऽर्च्यते न कैं: ॥

(२) पार्श्वनाथचरितकार वादिराजसूरि (ई. १०२४) ने भी पार्श्वनाथचरितमें 'वादिसिंह' का समुल्लेख किया है और उन्हें

इसी तरह

'तस्माद् दृष्टस्य भावस्य दृष्ट एवाखिलो गुर्गः।

इति तद्वान् विरोधरच तन्न ब्यात्तविदत्तजम् ॥' १३- ॥

इस कारिकाका पूर्वार्ध भी धर्मकीर्तिके प्रमाणवार्तिक १-४७ का पर्वार्द्ध है।

अ यथा—'इति श्रीमद्वादीभसिंहसूरिविरचितायां स्याद्वादसिद्धौ चा-बांकं प्रति जीवसिद्धि: ॥१॥ इत्यादि ।

#### स्याद्वाद्सिद्धि

स्याद्वादवाग्रीकी गर्जना करनेवाला तथा दिग्नाग त्रौर धर्मकीर्ति के अभिमानको चूर चूर करनेवाला प्रकट किया है । यथा—

स्याहादगिरमाश्रित्य वादिसिंहस्य गजिते।

दिइनागस्य मदध्वंसे कीर्तिभङ्गो न दुर्घटः ॥

(३) श्रव शवेलगोलाकी मल्लिषे शप्रशस्ति (ई० ११२८) में एक वादी भसिहसूरि अपरनाम गए भूत ( आचार्य) अजितसेनका गुरानुवाद किया गया है और उन्हें स्याद्वादविद्याके पारगामयों द्वारा आदरपूर्वक सतत वन्दनीय और लोगोंके भारी आन्तर तम को नाश करनेकेलिये ष्टथिवीपर आया दूसरा सूर्य बतलाया गया है। इसके अलावा, उन्हें अपना गर्जनाद्वारा वादि ग्जोंको शीघ चुप करके निम्रहरूपी जोर्श गढ्डेमें पटकनेवाला तथा राजमान्य भी कहा गया है। यथा—

वन्दे वन्दितमादरादहरहस्स्याद्वादविद्या विदां । स्वान्त-घ्वान्त-वितान-धूनन-विधौ भास्वन्तमन्यं भुवि । भक्त्या त्वाऽजितसेनमानतिकृतां यरसन्नियोगान्मनः-पद्मं सद्म भवेद्विकास-विभवस्योन्मुक्त-निद्वाभरं ॥४४॥ मिथ्या-भाषण-भूषणं परिहरेतौद्धत्यमुन्मुञ्चत, स्याद्वादं वदतानमेत विनयाद्वादीभकरठोरवं । नो चेत्ताद्ग्रहगर्जित-श्रुति-भय आन्ता स्थ यूर्यं यत-स्तूर्ण्णं निम्रहजीर्ग्रेक्रूपकुहरे वादि-दिपाः पातिनः ॥४४॥ सकलभुवनपालानम्रम् होवबद्ध-

स्फुरित मुकुट चूडालीढ-पादारविन्द: । मदवदखिल-वादीभेन्द्र कुम्भप्रमेदी,

गयभ्टदजितसेनो भाति वादोभसिंह: ॥१७॥ —शिलालेख नं० ४४ (६७) ।

(४) अष्ठसहस्रीके टिप्पएकार लघुसमन्तमंद्रने भी अपने

टिप्पसके प्रारम्भमें एक वादीभसिंहका उल्लेख निम्न प्रकार किया हे—

'तदेवं महाभागैस्तार्किकाकैंरपज्ञातां श्रीमता वादीभसिंहेनोपखालि-तामाप्तमीमांसामलंचिकीषव: स्याद्वादोद्धासिसस्यवाक्यमाणिक्यमकारि-काघटमदेकटकारा: सृरयो विद्यानन्दस्वामिन स्तदादौ प्रतिज्ञाश्लोकमेक-माह।' — ऋष्टसहस्ती टि० प्रू० १ ।

यहां खघुसमन्तभद्र (िक्रमकी १३ वीं शती) ने वादीभसिंह को समन्तभद्राचायरांचत आप्तमीमांसाका उपलालन (परिपोषण) कर्ता बतलाया है। यदि लघसमन्तभद्रका यह उल्लेख श्रभ्रा-्न्त है तो कहना होगा कि वादीभसिंहने आप्तमीमांसापर कोई महत्वकी टोका लिखो है और उसके द्वारा आप्तम मांसाका उन्हों ने परिपोष**ग् किया है । श्री पं० कैलाशचन्द्रजी शा**स्त्रीने<sup>भ</sup> भी इस-की सम्भावनाकी है और उसमें आचार्थ विद्यानन्दके अष्टसइसी गत 'ग्रत्र शास्त्रपरिसमाप्तौ केचिदिदं मङ्गलवचनमनुमन्यन्ते' शब्दों केसाथ उद्धृत 'जयति जगति' आदि पद्यको प्रमाश्ररूपमें प्रस्तुत किया है। कोई आश्चर्य नहीं कि आप्तमीमांसापर विद्यानन्द्के पूर्व लघसमन्तभद्रद्वारा उन्निखित वादीभसिंहने ही टीका रचो हो त्र्यौर जिससे ही लघुसमन्तभद्रने उन्हें आप्तमीमांसका उप-लालनकर्ता कहा है और विद्यानन्दने 'केचित्' शब्दोंके साथ उन्होंकी टीकाके उक्त 'जयति' आदि समाप्तिमङ्गलको अष्टसहस्री के अन्तमें अपने तथा अकलङ्कदेवके समाष्तिमङ्गलके पहले उद्धृत किया है।

(४) त्तत्रचूडामणि और गद्यचिन्तामणि काव्ययन्थोंके कर्ता वादीमसिंह सूरि अतिविख्यात और सुप्रसिद्ध हैं।

१ न्याय कु० त्र० भा० प्रस्ता॰ पू० १११ !

### स्याद्वादसिद्धि

(६) पं० के० मुजबलीजी शास्त्री ' ई० १०६० और ई० ११४७ के नं० ३ तथा नं० ३७ के दो शिलालेखोंके रत्राधारसे एक वादीम-सिंह ( अपर नाम अजितसेन )का उल्लेख करते हैं।

(७) श्रु तसागरसूरिने भी सोमदेवक्ठत यशस्तिलक (त्राश्वास २- १२६) की अपनी टीकामें एक वादीमसिंहका निम्न प्रकार उल्लेख किया है और उन्हें सोमदेवका शिष्य कहा है:---

'वादीभसिंहोऽपि मदीयशिष्यः

श्रीवादिराजोऽपि मदीयशिष्य: । इत्युक्तत्वारच /

वादिसिंह और वादीभसिंहके ये सात उल्लेख हैं जो अब सककी खोजके परिणामस्वरूप विद्वानोंको जैन साहित्यमें मिले हैं। खब देखना यह है कि ये सातों उल्लेख भिन्न भिन्न हैं अथवा एक ? अन्तिम उल्लेखको प्रेमीजी, पं० कैलाशचन्द्रजी<sup>र</sup> आदि विद्वान अभ्रान्त और विश्वसनीय नहीं मानते, जो ठीक भी है, क्योंकि इसमें उनका हेतु है कि न तो वादीभसिंहने ही अपनेको सोम-देवका कहीं शिष्य प्रकट किया और न वादिराजने ही अपने को उनका शिष्य प्रकट किया और न वादिराजने ही अपने को उनका शिष्य वतलाया है । प्रत्युत वादीभसिंहने तो पुष्प-सेन मुनिको और वादिराजने मतिसागरको अपना गुरु बतलाया है । दूसरे, सोमदेवने उक्त वचन किस प्रंथ और किस प्रसङ्गमें कहा, यह सोमदेवके उपलब्ध प्रन्थोंपरसे ज्ञात नहीं होता । अतः जबतक अन्य प्रमाणोंसे उसका समर्थन नहीं होता तबतक उसे प्रमाणकोटिमें नहीं रखा जा सकता

१ देखो, जैनसिद्धान्तभास्कर भाग ६, कि० २ प्र० ७८ । 👘

- २ देलो, ब॰ शीतलप्रसाद जी द्वारा सङ्कलित तथा अनुवादित 'मदास व में सुर प्रान्तके प्राचीन स्मारक' नामक पुस्तक।
- ३ देखो, जैनसाहित्य और इतिहास ए० ४८०।
- ४ देखो, न्यायकुमुद प्र० भा० प्रस्ता० पू० ११२ ।

शेष उल्लेखों में मेरा विचार है कि तीसरा और छठा ये दो इल्लेख अभिन्न हैं तथा उन्हें एक दूसरे वादीमसिंहके होना चाहिए, जिनका दूसरा नाम मल्लिपेणव्शस्ति और निर्दिष्ट शिलालेखों में अजितसेन मुनि अथवा अजितसेन परिडतदेव भी पाया जाता है तथा जिनके उक्त प्रशस्ति में शान्तिनाथ और पद्मनाम अपर-नाम श्रीकान्त और वादिकालाहल नामके दो शिष्य भी बतलाये गये हैं। इन मल्लिपेणप्रशस्ति और शिलालेखोंका लेखनकाल ई० ११२८, ई० १०६० और ई० ११४७ है और इसलिये इन वादीम-सिंहका समय लगभग ई० १०६४ से ई० ११४० तक हो सकता है। बाकीके चार उल्लेख —पहला, दूसरा, चौथा और पांचवाँ प्रथम वादीभसिंहके होना चाहिये, जिन्हें 'वादिसिंह' नामसे भी साहित्यमें उल्लेखित किया गयाहै। वादीभसिंह और वादिसिंहके ध्रथमें कोई भेद नहीं है—दोनोंका एक ही अर्थ है । वादिरूपी गजोंके जिये सिंह और वादियोंक लिये सिंह एक ही बात है।

अब यदि यह सम्मावना की जाय कि चत्रचड़ामणि और गद्यचिन्तामणि काव्यप्रथोंके कर्ता वादीमसिंहसूरि ही स्याहाद-सिद्धिकार हैं और इन्हींने आप्तमीमां आपर विद्यानन्दसे पूर्व कोई टीका अथवा वृत्ति लिखो है जो लघुसमन्तमद्रके उल्लेख तथा विद्यानन्दके 'केल्वित' शब्दके साथ उद्धृत 'जयति जगति' आदि पद्य परसे जानो जाती है तथा इन्हीं वादीमसिंहका 'वादिसिंह' नामसे जिनसेन और वादिराजसूरिने बड़े सम्मानपूर्वक स्मरण् किया है। तथा 'स्याद्वादगिरमाश्रित्य वादिसिंहस्य गजिते' वाक्यमें बादिराजने 'स्याद्वादगिर' पदके द्वारा इन्होंकी प्रस्तुत स्याद्वा-इसिद्धि जैसी स्याद्वादविद्यासे परिपूर्ण इतियोंकी ओर इशारा किया है तो कोई अनुचित मालूम नहीं होता । इसके औचित्यको सिद्ध करनेवाले नीचे कुछ प्रमाण भी डप- स्थित किये जाते हैं।

(१) चत्रचूडामणि और गद्यचिन्तामणिके मङ्गलाचरणोंमें कहा गया है कि जिनेन्द्र भगवान् भक्तोंके समीहित (जिनेश्वर-पदप्राप्ति) को पुष्ट करें—देवें। यथा—

(क) श्रीपतिभेगवान्पुष्याद्वक्तानां व: समीहितम् । यद्वक्तिः शुल्कतामेति मुक्तिकन्याकरमहे ॥१॥

(ख) श्रिय: पति: पुष्यतु व: समीहित',

त्रिलोकरचानिरतो जिनेश्वर: ।

यदीयपादाम्बुजभूत्तिशीकरः,

सुरासुराधीशपदाय जाधते ॥ —गद्यचि० प्र० १ |

लगभग यही प्रस्तुत स्याद्वादसिद्धिके मङ्गलाचरणमें कहा गया है---

(ग) नम: श्रोवर्द्धमानाय स्वामिने विश्ववेदिने ।

नित्यानन्द्-स्वभावाय भक्त-सारूप्य-दायिने ॥१-१॥

(२) जिस प्रकार चत्रचुडामणि त्रौर गद्यचिन्तामणिके प्रत्येक रूम्बके अन्तमें समाप्ति-पुष्पिकावाक्य दिए हैं वैसे ही स्याद्वाद-सिद्धिके प्रकरणान्तमें वे पाये जाते हैं। यथा---

(क) 'इति श्रीमद्वादीभसिंहसूरिविराचिते चत्रच ूडामशौ सर-स्वतीलभ्भो नाम प्रथमो लम्बः' — चत्रच डा० ।

(ख) 'इति श्रीमद्वादीभसिंहसूरिविरचिते गद्यचिन्तमणौ सर-स्वतोलम्भो नाम प्रथमो लम्बः ।? ----गद्यचिन्तामणि।

(ग) 'इति श्रीमद्वादीभर्मिहसूरिविरचितायां स्याद्वादसिद्धौ चार्वाकं प्रति जीवसिद्धिः ।'—स्याद्वादसिद्धि ।

(३) जिस तरह चत्रच डामणि और गद्यचिन्तामणिमें यत्र क्वचित् नीति, तर्क और सिद्धान्तकी पुट उपलब्ध होती है उसी तरह वह प्रायः स्याद्वादसिद्धिमें भी उपलब्ध होतो है। यथा---

(क) 'म्रतर्कितमिदं मृत्तं तर्करूढं हि निश्मलम् ॥१-४२॥ इत्यूहेन विरक्तोऽभृद्गत्यभीनं हि मानसम् ॥१-६२॥

—त्तत्रचूडामरिए।

(स) 'ततो हि सुषियः संसारमुपेशन्ते ।' ---गद्यचिन्तामणि पु० ७८ ।

'क्ष्यं परगतिचिरोधिन्मा'''''' चार्याकमतसब्बचारिस्याः राज्य-सिया परिग्रहीताः चितिषतिसुताः''''' नैयायिकनिर्दिष्टनिर्वस्वपद-मतिष्ठिता इव'''' कापिलकल्पितपुरुषा हुव भतिषित्र इव'''' कापिलकल्पितपुरुषा हुव भतिषादयन्ति ।' 'यत्तोऽभ्युदयनिभ्रेयससिद्धिः स भनेः । स च स≠यग्दर्शनज्ञाद-'यत्तोऽभ्युदयनिभ्रेयससिद्धिः स भनेः । स च स≠यग्दर्शनज्ञाद-'यत्तोऽभ्युदयनिभ्रेयससिद्धिः स भनेः । स च स≠यग्दर्शनज्ञाद-'यत्तीऽभ्युद्यनिभ्रेयससिद्धिः स भनेः । स च स्र्यग्दर्शनज्ञाद-

इन तुस्तनास्मक उद्धर गोंपरसे सम्भावना होती है कि चत्रवृढा-मणि तथा गद्यचिन्तामणिके कर्ता वादीभसिंहसूरि और स्याद्वाद-सिढिके कर्ता बादीभसिंहसूरि अभिन्न हैं--- एक ही विद्वानकी ये तीनों कृतियां हैं। इन कृतियोंसे उनकी उस्क्रष्ट कवि, उस्क्रष्ट वादी और तीनों कृतियां हैं। इन कृतियोंसे उनकी उस्क्रष्ट कवि, उस्क्रष्ट वादी और त्रिजीय दार्शनिककी ख्याति और प्रसिद्धि भा यथार्थ जंचती है। द्वितीय वादीभसिंहकी भी जो इसी प्रकारको ख्याति और प्रसिद्धि शिलालेखोंमें उल्लिखित पाई जाती है और जिससे विद्वानोंको यह अम हुत्रा है कि वे दोनों एक हैं वह हमें प्रथम वादीभसिंहकी

१द स्याहात्सिहि १९०१ के इति स्वकार के केन्स्य द ু আৰু দুৰু छाप (अनुछति) जान पड्ती है। इस प्रकारके प्रयतनके जैनना-हित्यमें अनेक उदाहरण मिलते हैं। तरवार्थरतोक् वातिक आदि महान् दार्शनिक मंधोंके कर्ता आचार्य विद्यानन्दकी जनसाहित्य में जो भारी ख्याति और प्रसिद्धि है वैसी ही ख्याति और प्रसि द्धि ईसाकी १६ वीं शताब्दीमें 'हुए<sup>ं ए</sup>क दूसरें विद्यानन्दिकी हुम्बुचके शिलालेखों और वर्द्धमानमुनीन्द्रके दशामकत्यादिमहाशा स्त्रमें वर्णित मिलती है और जिससे विद्वानोंको इन दोनोंके ऐक्य में छम हुआ है, जितका निराकरण विद्यानन्दकी स्वोपज्ञ टीका संहित 'आप्त-परीचा'की प्रस्तावनामें किया गया है भा हो सकेता है कि प्रथम नामवाले विद्वानकी तरह उसी नामवाले वृसरे वि-द्वान् भी प्रभावशाली रहे- हों। अतः प्वीं-ध्वीं शताब्दीसे १२वीं शताब्दी तक विभिन्न वादीभसिंहोंका अस्तित्व मानना.चाहिए। यहां यह उल्लेखनीय है कि उक्त अन्धोंके कर्ता वादीभसिंहके कवि अीर स्याद्वादी होनेके उनके मुन्धोंने प्रचुर बोज भी सिलते हैं।

अब इनके समयपर विचार किया जाता है।

१. स्वामीसमन्तभद्रगवित रत्नकरण्डक् आर् क्राम्नमोमांसा-का कमशाः चत्रचुडामणि और स्यादादनिद्धिपर स्पष्ट प्रभाव है। यथा

श्वाऽपि देवोऽपि देवः श्वा जायते धर्म किल्विषात् । र्टनकरण्ड० श्लोक २६।

देवता भविता श्वापि देवः श्वा धर्म-पापतः । कुरालाकुशलं कम् परलोकश्च न क्वचित् ॥ आप. म।

कुशलाकुशलस्व च न चेत्ते दार्ग्टीस्वयोः ॥

४ देखो, प्रस्तावना प्र० म ।

5 F.

- स्या० ३-४०।

भरताव ना

उपतः वादीभसिंहसुरि स्वामो समन्तभद्रके पश्चाहर्ती अर्थात वक्रमकी दूसरी-तीसरी शताब्दीके बादके किद्वाच हैं। २. अंकलङ्कदेवके न्यायविनिश्चयादि प्रन्थोंका भी स्याद्वाद-सद्धिपर असर है जिसके तीन तुलनासक नमने इस प्रकार हैं--१) ज्रसिद्धधर्मिधर्मत्वेऽप्यन्यथानुपपत्तिमान् । हेतुरेव यथा सन्ति प्रमाणानीष्टसाधनात् ॥ पत्तधर्मस्व वैकृत्येऽप्यन्यशानुपपत्तिमार् ॥ हेतुरेच यथा सन्ति प्रमागणनीष्टसाधनात् । -स्या०-४–५७, ५५ । () समबागस्य बुत्तोऽत्र शाखास्वित्यादिसाधनः । ्र जनन्यसाधनै: सिद्धिरही लोकोत्तारा स्थिति: ॥ --च्यायचि का १०३, १०४ इह साखास द्वनोऽयमिति सम्बन्धपृषिका। बुद्धि रिहेदंबुद्धित्वाः कुएडे दक्षीति बुद्धिवत् ॥ -स्या० ४-५। (३) अप्रमत्ता विवत्तेयं घन्यथा नियमात्ययात । इष्टं सत्त्यं हिलं वक्तुमिच्छा दोबवती कथम् ॥ सार्वज्ञसहजेच्छा तु विरागेऽप्यस्ति, सा हि न । ागाद्य पर्ता तस्माझवेद्वक्तैव सर्ववित् ॥ - स्या० इ-१० । . अतः चादीभूसिंह अकलङ्कदेवके अर्थान् विक्रमकी सातवी शताब्दीके उत्तारवर्ती विद्वान हैं। 💽 ३- प्रस्तुत स्याद्वादतिद्धिके छठे प्रकरणकी १९ वीं कारिकामें . गृह और प्रभाकरका नामोल्लेख करके उनके ऋमिमत् भावना-नियोगरूप वेदवाक्यार्थका निर्देश किया गया है। इसके अलावा, कुमारिलभट्टके मीमांसाश्लोकवातिकसे कई कारिकाएं भी उद्धत

www.jainelibrary.org

38

करके उनकी आलोचना की गई है। कुमारित्तमट्ट और प्रभास समकालीन विद्वान हैं तथा ईसाकी सातवीं शताब्दा उनका स

मय माना जाता है, अतः वादीभसिंह इनके उत्तरवर्ती हैं। ४. बौद्ध विद्वान शङ्करानन्दकी अपोहसिद्धि और प्रतिवन्ध सिद्धिकी आलाचना स्याद्वादसिद्धिके तीसरे-चौथे प्रकर एोंमें ब गई मालूम होती है। शङ्करानन्दका समय राहुल सांस्कृत्यायन ई० ८१० निर्धारित किया है'। शङ्करानन्दके उत्तरकालीन अन बिद्धान्की आलोचना अथवा विचार स्याद्वादसिद्धिमें पाया ज ता हो, ऐसा नहीं जान पड़ता। अतः वादीभर्िं हिके समय पूर्वावधि शङ्करानन्दका समय जानना चाहिये। अर्थात् ईसाई द वी शती इनकी पर्यावर्धि माननेमें कोई बाधा नहीं है।

त्रब उत्तरावधिके साधक प्रमाण दियें जाते हैं-

१. तामिल-साहित्यके विद्वान् पं० स्वामिनाथय्या और । कुप्पूस्वामी शास्त्रीने अनेक प्रमाणपूर्वक यह सिद्ध किया है। तामिल भाषामें रवित तिरूत्तकदेव छत 'जीव कविन्तामणि' पन सत्रचूडामणि और गद्यचिन्तामणिकी छाया लेकर रचा गया और जीवकचिन्तामणिका उल्लेख सब प्रथम तामिलभाषाके रियपुराणमें मिलता है जिसे चोल-नरेश कुनोत्त्रक्रके अनुरोब रोकितार नामक विद्वान्ने रचा माना जाता है। कुलोत्त्रक राज्यकाल वि० सं० ११३० से ११७४ (ई० १०८० से ई० १११ तक है<sup>2</sup>। अतः वादीभसिंह इससे प्ववर्ती हैं – बादके नहीं

२, ब्रावकके ब्राठ मूलगुर्गोंके बारेमें जिनसेनाचायके एक ही परम्परा थी ब्रौर वह थी स्वामी समन्त दक्कत रत्नव रडकश्रावकाचार प्रतिपादित । जिसमें तोन मकार (मद्य, म

२ देखो, जैनसाहित्य श्रोर इतिहास ।

१ देखो, 'वादन्याय का परिशिष्ट  ${f A}$ ।

रि मधु) तथा हिंसादि पांच पापोंका त्याग विहित है। जिनसेना-र्शने उक्त परम्परामें कुछ परिवर्त्तन किया और मधुके स्थानमें आको रखकर मद्य, मांस, जुआ तथा पांच पापोंके परित्यागको ष्ट मूलगृण बतलाया। उसके बाद सोमदेवने तीन मकार और च उदुम्बर फलोंके त्यागको अष्ट मूलगुरा कहा, जिसका अनु-एए पं० आशाधरजी आदि विद्वानोंने किया है। परन्तु वा-भरिहने चत्रचुडामांएमें ' स्वामी समन्तभद्र प्रतिपादित पह-परम्पराको ही स्थान दिया है और जिनसेन आदिकी परम्प-श्रोंको स्थान नहीं दिया। यदि चादीभसिंह जिनसेन और मदेवके उत्तरकालीन होते तो वे बहुत सम्भव था कि उनकी एगराको देते अथवा साथमें उन्हें भी देते। जैसा कि पं० शाधरजी आदि उत्तरवर्ती विद्वानोंने किया है। इसके अलावा, नसेन (ई० ८३८) ने आदिपुराणमें इतका स्मरण किया है, क्षांकि पूर्वमें कहा जा चुका है। अतः वादीभसिंह जिनसेन र सोमदेवसे, जिनका समय कमशः ईसाकी नवमी और ामी शताब्दी है, पश्चाद्वर्ती नहीं हैं—पूर्ववर्ती हैं।

३. न्यायमञ्जरीकार जयन्तभट्टने कुमारिलकी मीमांसाश्लोक-तिंक गत 'वेदम्याघ्ययनं सर्वं' इस, वेदको अपौरषेयताको सिद्ध रनेके लिये उपस्थित की गईं, अनुमानकारिकाका न्यायमञ्जरी सम्भवत्तः सर्व प्रथम ' भारताघ्ययनं सर्वं' इस रूपसे खर**डन** ज्या है, जिसका अनुसरख उत्तरवर्ती प्रभाचन्द्र \*, अभयदेव \*

- १ ष्रहिंसा सत्यमस्तेयं स्वस्त्री-मितवसु-प्रहौ ।
- े मद्यमांसमधुत्यागैस्तेषां मूलगुस्राष्टकम् ॥ चत्र० ७-२३।
- २ देखो, न्यायकुमुद ए.७३१, प्रमेयक.ए.३१६ ।
- १ देखा, सन्मति टी. ए. ४१।

देवसूरि , प्रमेयरत्नमालाकार अनन्तवीय , प्रभृति तार्किकोंने किया है। न्यायमञ्जरीकारका वह खण्डन इस प्रकार है--

भारतेऽप्येत्रमभिधातुं शक्यत्वात्।

भारताध्ययनं सर्वं गुर्वं ध्ययनपूर्वं कं ।

भारताध्ययनवाच्यत्वादिदानीन्तनभारताध्ययनवदिति ॥१

- न्यायमं० पृ० २१४।

्परन्तु वादोभसिंहने स्याद्वादसिद्धिमें कुमारिलकी उक्त कार काके खरखनके लिये अन्य विद्वानोंकी तरह न्यायमञ्जरोकार का अनुगमन नहीं किया। अपितु स्वरचित एक भिन्न कारिका द्वारा उसका निरसन किया है जो निम्न प्रकार है:—

पिटकाध्ययनं सर्व**ेतदध्ययनपूर्वकम्** ।

तदुध्ययनवाच्यत्वाद्धुनेव भवेदिति ॥ 🦳 – स्या. १०-३० 🔒

इसके ऋतिरिक्त वादीभसिंहने कोई पांच जगह और भी इसी स्याद्वादसिद्धिमें पिटकका ही उल्लेख किया है, जो प्राचीन पर-म्पराका द्योतक है। अष्टशती और अष्टसहस्री (पृ. २३७)में अक लङ्कदेव तथा उनके अनुगामी विद्यानन्दने भी इसी (पिटकत्रय) का ही उल्लेख किया है।

इससे हम इस नतीजेपर पहुं चते हैं कि यदि वादीमसिंह न्यायमञ्जरोकार जयन्तभट्टके उत्तरवर्ती होते तो संभव था कि वे उनका अन्य उत्तरकालीन विद्वानोंकी तरह जरूर अनुसरण करते— 'भारताध्ययनं सर्व' इत्यादिको ही अपनाते और उस हालतमें 'पिटकाध्ययनं सर्व' इस नई कारिकाको जन्म न देते। इससे ज्ञात होता है कि वादीभसिंह न्यायमञ्जरीकारके उत्तर वर्ती विद्वान नहीं हैं। न्यायमञ्जरीकारका समय ई० ५४० वे

१ देखो, स्या. र. ए. ६३४। २ देखे, प्रमेयरत्न. ए. १३७।

लगभग माना जाता है। अतः वादीभसिंह इनसे पहलेके हैं।

४. आ०विद्यानन्दने आसपरोच्चामें जगस्कर्त्तर्दवका खण्डन करते हुए ईश्वरको शरीरी अथचा अशरीरी माननेमें दूषण दिये हे और उसकी विस्तृत मीमांसा की है। उसका कुछ छंश टीका सहित नीचे दिया जाता है -

'महेश्वरस्याशरीरस्य स्वदेहनिर्माखानुपपत्ते: । तथा हि---

देहान्तसद्विना ताचत्स्वदेहं जनयेचदि ।

तदा प्रकृतकाधेंऽपि देहाधालमनर्थकम् ॥ १ मा। ह

देहान्तरात्स्वदेहस्य विधाने चानवस्थितिः।

ंतथा च प्रकृतं कार्य व यादीशी न जातुचित् । ११॥

यथैव हि प्रकृतकार्यजननायापूर्वसरीरमीश्वरों निष्पादयति तथैव तच्छरीरनिष्पादनायापूर्वशरीरान्तरं । बिष्पादयेदिति कथमनवस्था बिनि-बावेति ?

यथाऽनीश: स्वद्देहस्य कर्त्तं द`हान्तरान्मतः । ेपृव<sup>°</sup>रमादित्यनादित्वान्नानवस्था प्रसज्यते ॥२१<del>॥</del>

त्रेश्वेशस्यापि पृषे समाद्दे हाइ हान्तरोद्भवास् । नानवस्थेलि यो ज्रुयात्तस्यानीशत्वमीशितुः ॥२२॥ अनीशः कमदेहेनाऽनादिसन्तानवतिना ।

यथैव हि सकमांसरतद्वन्न कथमीश्वरः ॥२३॥

्रायः यही कथन चादीभसिंहने स्याद्वादसिद्धिकी सिर्फे ढाई कारिकाओंमें किया है और जिसका पल्लवन एवं विस्तार उप-र्युक्त जान पड़ता है। वे ढाई कारिकाएँ ये हैं— कक

देहारम्भोऽप्यदेहस्य चक्तूत्षवस्युक्तिमान् ।

े देहान्तरेण देहस्य यद्यारम्भोऽनवस्थिति: ॥ ग्रनादिस्तत्र बन्धश्चेत्त्यक्तोपात्तरुरीरता ।

१ देखो, न्यायक. द्वि भा. प्र. १९ ।

### स्याद्वाद सिद्धि

अस्मादादिवदेवाऽस्य जातु नैवाशरीरता ॥ देहस्यानादिता स्यादेखस्यां च प्रमाख्ययात् । ----६ १०, ११ई ।

इन दोनों उद्धरणोंका मिलान करनेसे झात होता है कि वा-दीभसिंहका कथन जहाँ संचिप्त है वहाँ विद्यानन्दका कथन कुछ विस्तारयुक्त है। इसके अलावा, वादीभसिंहने प्रस्तुत स्याद्वाद-सिद्धिमें अनेकान्तके युगवदनेकान्त और क्रमानेकान्त ये दो भेद प्रदर्शित करके उनका एक एक स्वतन्त्र प्रकरण द्वारा विस्तारसे व-र्यान किया है। विद्यानन्दने भी रलोकवार्त्तिक (प्ट० ४३८)में अने-कान्तके इन दो भेदोंका उल्लेख किया है। इन वातोंसे लगता है कि शायद विद्यानन्दने वादीभसिंहका अन्सरण किया है। यदि यह कल्पना ठीक हो तो विद्यानन्दका समय वादीभसिं-हकी उत्तरावधि समकता चाहिये। यदि ये दोनों विद्वान सम-कालीन हों तो भी एक दूसरेका प्रभाव एक दूसरोपर पड़ सकता है और एक दूसरेके कथन एवं उल्लेखका आदर एक दूसरा कर सकता है। विद्यानन्दका समय हमने अन्यत्र ई० ७७२से ६४० अनुमानित किया है।

४. गद्यचिन्तामणि (पीठिका श्लोक ६) में वादीभसिंहने भपना गुरू पुष्पषेण आचार्यको बतलाया है और ये पुष्पषेण बे हो पुष्पषेण माद्धम होते हैं जो अकलंकदेवके संधर्मा और 'शत्रुभ यङ्कर' कृष्ण प्रथम (ई० ७४६-७७२) के समकालीन कहे जाते हैं । और इसलिये वादीभसिंह भी छुष्ण प्रथमके समका-लीन हैं।

अतः इन सब प्रमाणोंसे वादीभसिंहसूरिका अस्तित्व-समव

- । देखो, झाप्तपरीवाकी प्रस्तावना ए० ४३ ।
- २ देखो, डा॰ सासतोर कृत मिडियावस जैनिज्म पृ॰ ३६।

ईसाकी प्रवी और ध्वीं शताब्दीका मध्यकाल-ई• ७७० से ८६० सिद्ध होता है।

### बाधकोंका निराकरण

् इस समयके स्वीकार करनेमें दो बाधक प्रमाण उपस्थित किये जा सकते हैं श्रीर वे ये हैं—

१. चत्रचृडामणि श्रौर गद्यचिन्तामणिमें जीवन्धरस्वामीका चरित निबद है जो गुएभट्राचार्यके उत्तरपुराए<sup>०</sup> (शक सं० ७७०, ई० ८४८) गत जीवन्धरचरितसे लिया गया है। इसका संकेत भी गद्यचिन्तामणिके निम्न पद्यमें मिलता है—

निःसारभूतमपि बन्धनतन्तुजातं,

मूर्ध्ना जनो वहति हि प्रसवानुषद्रात् ।

जीवन्धरप्रभवपुण्यपुरागयोगा-

द्वाक्यं ममाऽप्युभयलोकहितप्रदायि ॥१॥

अतएव वादीभसिंह गुण्भद्राचार्यसे पीछेके हैं।

२. सुप्रसिद्ध धारानरेश भोजको फूठी मृत्युके शोकपर उनके समकालीन सभाकवि कालिदास, जिन्हें परिमल अथवा दूसरे कालिदास कहा जाता है, द्वारा कहा गया निम्न श्लोक प्रसिद्ध है—

श्रद्य धारा निराधारा निरालम्बा सरस्वती ।

पण्डिता खण्डिता: सर्चे भोजराजे दिवंगते ॥

और इसी श्लोकके पूर्वार्धको छाया सत्यम्धर महाराजके शोक के प्रसङ्गमें कही गई गद्यचिन्तामणिकी निम्न गद्यमें पाई जाती है-

१ प्रेमीजीने जो इसे 'शक सं०७०२ (वि० सं म४०) की रचना' बतलाई है (देखो, जैनसा० और इति० ए. ४म१) वह प्रेसादिकी गलती जान पड़ती है; क्योंकि उन्होंने उसे अन्यत्र शक सं. ७७०, ई. मधमके बगभगकी रचना सिद्ध की है, देखो वही ए० २१४। 'श्रद्य निराधारा धरा निरालम्बा सरस्वती ।'

त्रातः वादीमसिंह रोजा मोर्ज (वि०े सं० १०७६ से चि० ११० १२) के बादके विद्वान् हैं ।

ये दो बाधक हैं जिनमें पहलेके उद्भावक अद्धेय पं० नाथूरामजी देनी हैं और दूसरेके स्थापक श्रीकुप्पुस्वामी शास्त्री तथा समर्थक प्रमीजी हैं। इनका समाधान इस प्रकार, ह<u>ै -</u>

१. कवि परमेष्ठी अथवा परमेश्वरने जिनसेन और गुरामद्र के पहले 'वागर्थसंग्रह' नामका जगत्प्रसिद्ध पुराख रचा है' और जिसमें त्रेशठशलाका पुरुषोंका चरित वर्णित है तथा जिसे उत्तर-वर्ती अनकों पुराखकारोंने अपने पुराखोंका आधार बनाया है। खुद जिनसेन और गुएमद्रने भी अपने आदिपुराए तथा उत्तर-पुराख उसीके अधारसे बनाये हैं, यह प्रेमीजी स्वयं स्वीकार करते हैं'। तब वादीमसिंहने भी जीवन्धरचरित जो उक्त पुराखमें निबद्ध होगा उसी (पुराए) से लिया है, यह कहनेमें भी कोई बाधा नहीं जान पड़ती।

गद्यचिन्तामणिका जो पद्य प्रस्तुत किया गया है उसमें सिफं इतना ही कहा है कि 'इसमें जीवन्धरस्वामोके चरितके उद्घावक पुण्यपुराणका सम्बन्ध होने अथवा मोच्चगामी जीवन्धरक पुण्य-चरितका कथन होनेसे यह (मेरा गद्यचिन्तामणिरूप वाक्य-समूह) भी उभय लोकके लिये हितकारो है।' और वह पुण्यपुराण उपर्यु क कविपरमेष्ठीका वागर्थसंप्रह भी हो सकता है। इसके सिवाय, गद्यचिन्तामणिकारने उस जीवन्धरचरितको गद्यचिन्तामणिमें कहनेकी प्रतिज्ञा की है जिसे गण्धरने कहा

- १ देखो डा० ए० एन० उपाध्येका 'कवि परमेश्वर या परमेष्ठी' शीर्षक लेख, जैनसि० भा. भाग १३, कि. २।
- र देखो, जैनसाहित्य श्रौर इतिहास ए० ४२१ ।

और अनेक सुरियों (आचार्यों) द्वारा जगतमें अन्थरचनादिके रूपमें प्रख्यापित हुआ है । यथा--

इत्येवं गणनायकेन कथितं पुण्यास्त्रवं शृण्वतां तज्जीवन्धरवृत्तमत्र जगति प्रख्यापितं सूरिभिः । विद्यास्फृतिविधायि धर्मजननोबाणीगुणाभ्यथिनां वच्चे गद्यमयेन वाङ्मयसुधावर्षेख वानिसन्दर्यो ॥११॥

्दूसरे, यदि चत्रचूडामणि और गद्यचितामणि वादीभसिंह सुरिकी अग्तिम रचनाएं हों तो गुएभद्र (ई० ८४८) के उत्तर-पुराएका उनमें अनुसरए माननेमें भी कोई हानि नहीं है ।

अत: वादीभसिंहको गुएभद्राचार्थका उत्तरवर्ती सिद्ध करनेके लिये जो उक्त हेतु दिया गया है वह वादीभसिंहके उपरोक्त समयका बाधक नहीं है।

२. दूसरी बाधाको उपस्थित करते हुए उसके उपस्थापक श्रीकुप्पुस्वामी शास्त्री और प्रेमोजी दोनों विद्वानोंको दुछ आन्ति हुई है। वह आन्ति यह है कि गद्यचिन्तामणिकी उक्त गद्यको सत्यन्धर महाराजके शोकके प्रसङ्गमें कही गई बतलाई है किन्तु वह उनके शोकके प्रसङ्गमें नहीं कही गई। अपितु काष्ठाङ्गारके हाथीको जीवन्धरस्वामीने वड़ा मारा था, उससे कुद्ध हुए काष्ठा-झारके निकट जब जीवन्धरस्वामीको गन्धोत्स्टने बांधकर मेज दिया और काष्ठाङ्गारने उन्हें बधस्थानमें लेजाकर पांसी देनेकी सजाका हुकुम दे दिया तो सारे नगरमें सन्नाटा छा गया और समस्त नगरवासी सन्तापमें मग्न होगये तथा शोक करने लगे। इसी समयकी उक्त गद्य है और जो पांचवें लम्झमें पाई जाता है जहां सत्यन्धरका कोई सम्बन्ध नहीं है—उनका तो पहले लम्ब तक ही सम्बन्ध है। वह पूरी प्रक्ठतोपयोगी गद्य इस प्रकार है—

### स्याद्वादसिद्धि

इस गद्यके पद-वाक्योंके विन्यास और अनुप्रासको देखते हुए यही प्रतीत होता है कि यह गद्य मौलिक है और वादोभ मिंहकी अपनी रचना है। हो सकता है कि उक्त परिमल कविने इसी गद्य के पदोंको अपने उक्त श्लोकमें समाविष्ट किया हो। यदि उल्लि-खित पद्यकी इसमें छाया होती तो 'अद्य' और 'निराधारा घरा' के बीचमें 'निराश्रया श्री:' यह पद्य फिर शायद न आता। छायामें मूल ही तो आता है। यही कारण है कि इस पदको शास्त्रीजी और प्रेमीजी दोनों चिद्वानोंने पूर्वोल्लिखित गद्यमें उद्घृत नहीं किया—उसे अलग करके और 'अद्य' को 'निराधारा घरा' के साथ जोड़कर उपस्थित किया है ! अतः यह दूसरो बाधा भी उपरोक्त समयकी बाथक नहीं है।

# (ख) पुष्पसेन और त्रीडयदेव

वादीभसिंहके साथ पुष्पसेन मुनि और ब्रोडयदेव हा सम्बन्ध बतलाया जाता है। पुष्पसेनको उनका गुरु और ब्रोडयदेव उनका जन्म नाम व्यथवा वास्तव नाम कहा जाता है। इसमें निम्न पद्य प्रमाएरूपमें दिये जाते हैं—

> पुष्पसेनमुनिनाथ इति प्रतोतो, दिच्यो मनुई दि सदा मम संनिदध्यात्। बच्छक्रितः प्रकृतमूढमतिजनोऽपि, वादीभसिंहमुनिपुङ्गवतामुपैति॥

#### प्रस्तावना

श्रीमद्वादीभसिंहेन गद्यचिन्तामणि: कृतः | स्थेयादोडयदेवेन चिरायास्थानभूषणः ॥ स्थेयादोडयदेवेन वादीभहरिणा क्रतः | गद्यचिन्तामणिर्ज्ञोके चिन्तामणिरिवापर: ॥

इनमें पहला पद्य गद्यचिन्तामणिकी प्रारम्भिक पीठिकाका छठा पद्य है और जो स्वयं प्रन्थकारका रचा हुआ है। इस पद्य में कहा गया है कि 'वे प्रसिद्ध पुल्पसेन मुनोन्द्र दिव्य मनु-पूच्य गुरु मेरे हृदयमें सदा आसन जमाये रहें — वर्तमान रहें जिकेन प्रभावसे सुफ जैसा निपट मूर्ख साधारण आदमी भी वादीभसिंद मुनिश्रे ष्ठ अथवा वादीभसिंहसूरि बन गया ।' अतः यह असं-दिग्ध है कि वादीभसिंह सूरिके गुरु पुष्पसेन सुनि थे-जन्होंने उन्हें मूर्खसे विद्वान और साधारण जनसे मुनिश्रेष्ठ बनाया था और इसलिए वे वादोभसिंहके दीन्दा और विद्या दोनोंके गुरु थे।

अन्तिम दोनों पद्य, जिनमें ओडयदेवका उल्लेख हैं, मुफे वादीभसिंहके स्वयंके रचे नहीं मालूम होते, क्योंकि प्रथम तो जिस प्रशस्तिके रूपमें वे पाये जाते हैं वह प्रशस्ति गद्यविन्तामणि की सभी प्रतियों में उपलब्ध नहीं है —सिर्फ तञ्जोरकी दो प्रतियों मेंसे एक ही प्रतिमें वह मिलतो है। इसी लिये मुद्रित गद्यविन्ता-मणिके अन्तमें वे अलगसे दिए गए हैं और श्रीकुप्प्स्वामी शास्त्री ने फुटनोटमें उक्त प्रकारको सूचना की है। दू भरे, प्रथम श्लोक का पहला पाद और दूसरे श्जोकका दृसरा पद, तथा पहले श्लोकका तीसरा पाद और दूसरे श्लोकका तीसरा पाद तथा पहले श्लोकका तीसरा पाद और दूसरे श्लोकका तीसरा पाद तथा पहले श्लोकका तीसरा पाद और दूसरे श्लोकका तीसरा पाद तथा

#### स्याद्वादसिद्धि

उत्कृष्ट कविकी रचना ज्ञात नहीं होते। तीसरे, वादीभसिंहसूरिकी अशस्ति देनेकी प्रकृति और परिएति भी प्रतीत नहीं होती। उनकी चत्रचडामांएमें भी वह नहीं है और स्याद्वादसिद्धि अपूर्ण है, जिससे उसके वारेमें कुछ कहा नहीं जा सकता। अतः उपर्यु क दोनों पद्य हमें अन्यद्वारा रचित एवं प्रत्तिप्त जान पड़ते हैं और इस लिए ओडयदेव बादीभसिंहका जन्म नाम अथवा वास्तव नाम था, यह विचारएधिय है। हां, वादीभसिंहका जन्म नाम व असली नाम कोई रहा जरूर होगा। पर वह क्या होगा, इसके साधनका कोई दूसरा पुष्ट प्रमाए द्वंदना चाहिए।

(ग) वादिभसिंहकी प्रतिभा और उनकी कृतियां

आचार्य जिनसेन तथा वादिराज जैसे प्रतिभाशाली विद्वानों एवं समर्थ प्रन्थकारोंने आचार्य वादीमसिंहकी प्रतिभा और विद्व-त्तादि गुणांका समुल्लेख करते हुए उनके प्रति अपना महान आ-दरभाव प्रकट किया है और लिखा है कि वे सर्वोत्क्रष्ट कवि, श्रेष्ठतम वाग्मी और अद्वितीय गमक थे तथा स्याद्वादविद्याके पारगापी और प्रतिवादियोंके अभिमानचरक एवं प्रमावशाली विद्वान थे और इसलिये वे सबके सम्मान योग्य हैं ? इससे जाना जा सकता है कि आचार्य वादीमसिंह एक मइग्न दार्श-निक, वादी, कवि और हष्टिसम्पन्न विद्वान थे- उनकी प्रतिमा एवं विद्वत्ता चहुमुखी थी और उन्हें विद्वानोंम अच्छी प्रतिष्ठा प्राप्त थी।

२. चत्रचूचडामगि --- यह उच्च कोटिका एक नीति का-च्यप्रन्थ है। भारतीय काव्यसाहित्यमें इस जैसा नीति काव्यप्रन्थ श्रीर कोई दृष्टिगोचर नहीं आया। इसकी सुक्तियां और उपदेश हृदयस्पर्शी हैं। यह पद्यासमक रचना है। इसमें चत्रियमुकुट जीवन्धरके, जो भगवान महावीरके समकालीन और सत्यन्धर नरेशके राजपुत्र थे, चरितका चित्रण किया गया है। उन्होंने भगवानसे दीचा लेकर निर्वाण लाभ किया शा और इससे पूर्व श्रपने शौर्य एवं पराक्रमसे शत्रुओंपर विजय प्राप्त करके नीति-पूर्वक राज्यका शासन किया था।

3. गद्यचिन्तामणि - यह प्रन्थकारकी गद्यात्मक काव्य-रचना है । इसमें भो जीवन्धरका चरित निबद्ध है । रचना बड़ो ही सरस, सरल और अपूर्व है । पदलालित्य, बाक्यविन्यास, अनुप्रास और शब्दावलीकी छटा ये सब इसमें मौजूद हैं । जैन काव्यसाहित्यकी विशेषता यह है कि उसमें मरागताका वर्णन होते हुए भो वह गौए - अप्रधान रहता है और विरागता एवं आध्यात्मिकता लद्द्य तथा मुख्य वर्णनीय होती है । यही बात इन दोनों काव्यप्रन्थोंमें हे । काव्यप्रन्थके प्रेनियोंको ये दोनों काव्यप्रन्थ अवश्य ही पढने योग्य हैं ।

प्रमाणनौका और नवपदार्थनिश्चय ये दो प्रन्थ भी बादीभ-सिंहके माने जाते हैं। प्रमाणनौका हमें उपलव्य नहीं हो सको और इसलिये उसके बारेमें नहीं कहा जा सकता है कि बह प्रस्तुत वादीभसिंहकी ही कृति है अथवा उनके उत्तर-वर्ती किसो दूसरे वादीभसिंहकी रचना है। नवपदार्थनिश्चय इमारे सामने हे और जिसका परिचय अनेकान्त वर्ष १० किरण ४-४ में दिया गया है। इस परिचयसे हम इसी निष्कर्भपर पहुँचे हैं कि यह रचना स्थाद्वादसिद्धि जैसे प्रौट प्रन्थोंके रचयिता की कृति ज्ञात नहीं होती। प्रन्थकी भाषा विषय और वर्णनशैजी

For Private & Personal Use Only

### स्याद्वादसिद्धि

प्राय: उतने प्रौढ नहीं हैं जितने उनमें हैं और न प्रस्थका जैसा नाम है वैसा इसमें महत्वका विवेचन है—साधारण तौरसे नव-पदार्थोंके मात्र लच्चणादि दिये गये हैं। अन्तःपरीच्चणपरसे यह प्रसिद्ध और प्राचीन तर्क-काव्यप्रन्थकार वादीभसिंहसूरिसे भिन्न भौर उत्तरवर्ती किसी दूसरे वादीभसिंहको रचना जान पड़ती है। प्रन्थके अन्तमें जो समाप्तिपुष्पिकावाक्य पाया जाता है उसमें इसे 'भट्टारक वादीभसिंहसूरि' की क्वति प्रकट भी किया गया है'। यह रचना ७२ अनुष्टूप और १ मालिनी कुल ७३ पद्योंमें समाप्त है। रचना साधारण और औपदेशिक है और प्रायः अशुद्ध है। वि-द्धानोंको इसके साहित्यादिपर विशेष विचार करके उसके सम-यादिका निर्ण्य करना चाहिए।

इस तुरुह प्रन्थ और प्रन्थकारके सम्बन्धमें कुछ प्रकाश डालनेका प्रयत्न किया गया है। आशा है इस प्रयत्नसे पाठकों-को कुछ लाभ पहुँचेगा।

जैन-पुस्तक भएडार, २३ द्रियागंज, देहली, ७ ऋप्रेल १९४० ---दरबारीलाल कोठिया, ( न्यायाचाये )





# हिन्दी-सारांश १. जीव-सिंद्रि

मङ्गलाचरगा—-श्रीवर्द्धमानस्वामीके लिये मेरा नम्न नम-कार है जो विश्ववेदो (सर्वैज्ञ) हैं, निष्यानन्दस्वभाव हैं और कोंको घ्यपने समान बनानेवाले हैं—उनकी जो भक्ति एवं प्रासना करते हैं वे उन जैसे उत्क्रुष्ट आत्मा (परमात्मा) बन गते हैं।

ग्रन्थका उद्देश्य -- संसारके सभी जीव सुख चाहते हैं, गरन्तु उत्तका डपाय नहीं जानते । अतः प्रस्तुत अन्यद्वारा सुखके उपायका कथन किया जाता है क्योंकि बिना कारणके कोई भी कार्य उत्पन्न नहीं होता ।

ग्रन्थारम्भ यदि प्राणियोंको प्राप्त सुख दुखादिरूप कार्य बिना कारणके हो तो किसीको ही सुख और किसीको ही दुःख क्यों होता है, सभीको केवल सुख ही अथवा केवल दुख ही क्यों नहीं होता ? तात्पर्य यह कि संसारमें जो सुखा-दिका बैषम्य कोई सुखी और कोई दुखी देखा जाता है वह कारणभेदके बिना सम्भव नहीं हैं।

तथा कोई कफप्रइतिवाला है, कोई वातप्रकृतिवाला है और कोई पित्तप्रकृतिवाला है सो यह कफादिकी विषमता हन कार्य भी जीवोंके बिना कारएमेदके नहीं बन सकता है और जो स्त्री आदिके सम्पर्कते सुखादि माना जाता है वह भी

Jain Education International

बिना कारणके असम्भव है, क्योंकि स्त्री कहीं अन्तक—धातक का भी काम करती हुई देखी जाती हैं—किसीको वह विषादि देकर मारनेवालो भो होती है।

क्या बात है कि सबोङ्ग सुन्दर होनेपर भो कोई किसोके द्वारा त।डन-वध-बन्धन।दिको प्राप्त होता है और कोई तोता मैना त्रादि पत्ती अपने भत्तकोंद्वारा भी रच्चित होते हुए बड़े प्रेमसे पाले-पोपे जाते हैं ?

अतः इन सब बातोंसे प्राणियोंके सुख-दुखके अन्तरझ कारण धर्म और अधर्म अनुमानित होते हैं। वह अनुमान इत प्रकार है---धर्म और अधम हैं, क्योंकि प्राणियोंको सुख अथवा दुख अन्यथा नहीं हो सकता।' जैसे पुत्रके सद्भावसे उसके पितारूप कारणका अनुमान किया जाता है।

चार्वाक---श्रनुमान प्रमाण नहीं है, क्योंकि उसमें व्यभि-चार (श्रथंके अभावमें होना) देखा जाता है ?

जैन-यह बात तो प्रत्यत्तमें भी समान है, क्येंकि उसमें भी ब्यभिचार देखा जाता है-सीपमें चांदीका, रज्जुमें सपका और बालों में कोडोंका प्रत्यत्तज्ञान अर्थके अभावमें भी देखा गया है और इस लिये प्रत्यत्त तथा अनुमानमें कोई विशेषता नहीं है जिससे प्रत्यत्तको तो प्रमाण कहा जाय और अनुमान को अप्रमाण ।

चार्वाक—जो प्रत्यत्त निर्बाध है वह प्रमाण माना गया है और जो निर्बाध नहीं है वह प्रमाण नहीं माना गया। अत एव सीपमें चांदीका आदि प्रत्यत्तज्ञान निर्वाध न होनेसे प्रमाण नहीं हैं ?

जैन-तो जिस अनुमानमें बाधा नहीं है-निर्बात है उसे भी प्रत्यत्तकी तरह प्रमाण मानिये, क्योंकि प्रत्यत्त्विशिषकी तरह अनुमानविशेष भी निर्बाध सम्भव है। जैसे हमारे सद्भावसे पितामह (वाबा)त्रादिका अनुमान ' निर्बाध माना जाता है।

इस तरह अनुमानके प्रमाण सिद्ध हो जानेपर उसके द्वारा धर्म और अधमे सिद्ध होजाते हैं, क्योंकि कार्य कर्ताकी अपरेता लेकर ही होता है— उसकी पपेत्ता लिये विना वह उत्पन्न नहीं होता और तभी वे धर्माधर्म सुख-दु:खादिके जनक होते हैं। अतः अर्थापतिरूप अनुमान प्रमाखसे हम सिद्ध करते हैं कि—'धर्मा-दिका कर्ता जीव है, क्योंकि सुखादि अन्यथा नहीं हा सकत 18 प्रकट है कि जावमें धर्मादिसे सुखादि होते हैं, अतः वह उन-का कर्ता है, था और आगे भी होगा और इस सरह परलोकी नित्य आत्मा (जीव) सिद्ध होता है।

जीवकी सिद्धि एक दृसरे अनुमानसे भो होली हैं और जो

'जीव ष्ट्रथिवी आदि पंच भूतोंसे भिन्न तरत है, क्योंकि वह सत् होता हुआ चैतन्यस्वरूप है और ऋहेतुक (नित्य) है।'

आत्माको चैतन्यस्वरूप माननेमें चावाकोंको भी विवाद नहीं है, क्योंकि उन्होंने भा भूतसंहतिसं उत्पन्न विशिष्ट कार्य को ज्ञानरूप माना है। किंतु झान भूतसंहतिरूप शरीरका कार्य नहीं है, क्योंकि स्वसंवेदनप्रत्यत्तसे वह शरारका कार्य प्रतीत नहीं होता। प्रकट है कि जिस इन्द्रियप्रत्यत्तसे मिट्टी आदिका महण होता है उसी इन्द्रियप्रत्यत्तसे उसके घटादिक जिकाररूप कार्योंका भी प्रहण होता है और इसलिये घटादिक मिट्टी आदि कार्योंका भी प्रहण होता है और इसलिये घटादिक मिट्टी आदि कार्योंका भी प्रहण होता है और इसलिये घटादिक मिट्टी आदि कार्यों माने जाते हैं। परन्तु यह बात शरीर और ज्ञानमें नहीं भ 'इमारे पितामइ, प्रपितामह आदि थे, क्योंकि हमारा सद्राव

भन्यथा नहीं हो सफता था।

है—शरीर तो इन्द्रियप्रत्यक्षसे प्रहण किया जाता है और झान स्वसंबेदनप्रत्यक्तसे । यह कौन नहीं जानता कि शरीर तो आंखों से देखा जाता है किंतु झान आंखों से देखनेमें नहीं आता<sup>3</sup>। अतः दोनोंकी विभिन्न प्रमार्थोंसे प्रतीति होनेसे उनमें परस्पर कारणकार्यमाव नहीं है। जिनमें करणकार्यमाव होता है वे विभिन्न प्रमार्योंसे गृहीत नहीं होते। अतः ज्ञानस्वरूप आत्मा भूतसंहतिरूप शरीरका कार्थ नहीं है। और इसलिये वह आहेतुक — नित्य भी सिद्ध है।

चार्वाक- यदि झान शरीरका कार्यं नहीं है तो न हो पर वह शरीरका स्वभाव अवश्य है और इसलिये वह शरीरसे भिन्न सक्त्व नहीं है, चतः उक्त हेतु प्रतिज्ञार्थे कदेशालिख है ?

जैन-नहीं, दानों की पर्यायें भिन्न भिन्न देखी जाती हैं, जिस तरह शारीरसे बाल्यादि अवस्थाएं उत्पन्न होती हैं उस तरह रागादिपर्यायें उससे उत्पन्न नहीं होतों-वे चैतन्यस्वरूप आत्मासे हो उत्पन्न होती हैं। किंतु जो जिसका स्वभाव होता हे वह उससे भिन्न पर्यायवाज्ञा नहीं होता। जैसे सड़े महुआ और गुडादिकसे उत्पन्न मदिरा उनका स्वभाव होनसे भिन्न द्वव्य नहीं हैं और न भिन्न पर्यायवाज्ञी है। अतः सिद्ध है कि ज्ञान शारीरका स्वभाव नहीं है।

अत एव प्रमाणित होता है कि आरमा भूतसंघातसे भिन्न त<del>द्त</del>व है और वह उसका न कार्य है तथा न स्वभाव है ।

१ शरीरे दृश्यमानेऽपि न चैतन्यं विलोक्यते । शरीरं न च चैतन्य यतो भेद्स्तयोस्तत: ॥ बद्धषा वीच्यते गार्शं चैतन्यं संविदा यत: । भिवज्ञानोपलम्भेन तनो भेदस्तयो: स्फुटम् ॥ ---पद्मपुराग्र !

### हिन्दी-सारांश

इस तरह परलोको नित्य आत्माके सिद्ध होजानेपर स्वर्ग-नरकादिरूप परलोक भी सिद्ध हो जाता है। अतः चावाको को उनका निषेध करना तर्कयुक्त नहीं है। इसलिये जो जीव सुख चाहते हैं उन्हें उसके उपायभूत धर्मको अवश्य करना चाहिए, क्योंकि बिना कारणके वाटो उत्पन्न नहीं होता' यह सर्वमान्य सिद्धान्त है और जिसे प्रन्थके आरम्भमें ही हम ऊपर कह आये हैं।

# **ર**્ **फल**મોक्⊽ત્વામાવસિદ્ધિ

बौद आत्माको भूतसंघातसे भिन्न तच्व मान कर भी डसे सर्वथा चणिक—अतित्य स्वीकार करते हैं, परन्तु वह युक्त नहीं हैं; क्योंकि आत्माको सर्वथा चणिक माननेमें न धम बनता है और न धर्मफल बनता है। स्पष्ट हे कि उनके चणिकत्व सिद्धा-न्तानुसार जो आत्मा धर्म करनेवाला है वह उसी समय नष्ट हो जाता है और ऐसी हालतमें वह स्वर्गादि धमफलका भोक्ता नही हो सकता। और यह नियम हे कि 'कर्ता ही फलभोक्ता होता है, अन्य नहीं।'

बौद्ध-यद्यपि आत्मा, जो चित्तत्त्त हो के समुदायरूप है, इसिक है तथापि उसके कार्योकाररारूप सन्तानके होनेसे उसके धर्म और धर्मफल दोनों बन जाते हैं और इसलिये 'क्तों ही फलभोक्ता होता हैं? यह नियम उपपन्न हो जाता है ?

मिलता है अन्यको नहीं। किंतु जब आप आत्माको निरन्वय चिंगिक मानते हें तो उसके नाश होजानेपर फल दूसरा चित्त ही भोगेगा, जो कर्ता ही है और तब 'कर्ताको ही फल प्राप्त होता है' यह कैसे सम्भव है ?

बौद्ध--- कैसे पिताको कमाइंका फल पुत्रको मिलता है और यह कहा जाता है कि पिताको फल मिला उसी तरह कतो आत्मा को भी फल प्राप्त हो जाता है ?

जैन-- त्रापका यह केवल कहना मात्र हैं---- उससे प्रयोजन कुछ भी सिद्ध नहीं हाता। अन्यथा पत्रके भोजन कर लेनेसे पिताके भी भोजन कर लेनेका प्रसंग आवेगा।

बौद्ध--व्यवहार अथवा संवृत्तिते कर्ता फलभोक्ता बन जाता है, अतः उक्त दोष नहीं है ?

जैन-हमारा प्रश्न है कि व्यवहार अथवा संवृत्तिसे आप-को क्या अर्थ विवत्तित है ? धमकतांको फल प्राप्त होता है, यह अथ विवत्तित है अथवा धमकर्ताको फल प्राप्त नहीं होता, यह अथ इष्ट हें या धर्मकतोको कथांचत् फल प्राप्त होता है, यह अथ इष्ट हें या धर्मकतोको कथांचत् फल प्राप्त होता है, यह अथ अभिप्रेत है ? प्रथमके दो पत्तां में वही दूषणा आते हैं जो ऊपर कहे जा चुके हैं और इस लिये ये दोनों पत्त तो निर्दोष नहीं हैं। तासरा पत्त भी बोद्धोंके लिये इष्ट नहीं हो सकता, क्यों कि उससे उनके च्लिक सिद्धान्तका हानि होती है और स्याद्वादमतका प्रसङ्ग आता है।

दूसरे, यदि संवृत्तिसे धमैकर्ता फलभोका हो तो संसार श्रवस्थामें जिस चित्तने धर्म किया था उसे मुक्त अवस्थामें भी संवृत्तिसे उसका फलभोका मानना पड़ेगा। यदि कहा जाय कि जिस संसारी चित्तने धर्म किया था उस संसारी चित्तको हो

દ્

फल यिलता है मुक्तचित्तको नहीं, तो यह कहना भी ठीक नहीं हैं; क्योंकि धर्मकर्ता संसारी चित्तको भी उसका फल नहीं मिल सकता। कारण, वह उसी समय नष्ट हो जाता है और फल भोगनेवाला संसारी चित्ता दूसरा ही होता है फिर भी यदि आप उसे फलभोक्ता मानते हैं तो मुक्त वित्तको भी उस-का फल भोक्ता कहिये, क्योंकि मुक्त और संसारा दोनों ही चित्त फलसे सर्वथा भिन्न तथा नाशकी अपेत्तासे परस्परमें कोई विशेषता नहीं रखते। यदि उनमें कोई विशेषता हो तो उसे बत्तलाना चाहिए।

बौद्ध---पूर्व और उत्तरवर्ती संसारी चित्त तलोंमें उपादानो-पादेयरूप विशेषता है जो संसारी और मुक्त चित्तो'में नहीं है और इसलिए उक्त दोष नहीं है १

जैन--चित्तचण जब सर्वथा भिन्न और ं तिसमय नाश-शील हैं तो उनमें उगदानोपादेयभाव बन हो नहीं मकता है। तथा निरन्वय होनेसे उनमें एक सन्तति भा श्रसम्भग्न है। क्यों-कि हम आपसे पूछते हैं कि वह सन्तांत क्या है ? मादृश्यरूप है या देश-काल सम्बन्धी अन्तरका न होता (नैरन्तर्य) रूप है श्रथवा एक कायको करना रूप है ? पहला पत्त तो ठाक नहीं है। कारण, निरंशवादमें सादृश्य सम्भव नहीं है-सभा ज्ञण परस्पर बिलत्तचा और भिन्न भिन्न माने गये हैं। अन्यथा पिता और पुत्रमें भी ज्ञानरूपसे सादृश्य होनेसे एक सन्ततिके माननेका प्रसङ्ग आवेगा। दूसरा पत्त भी युक्त नहीं है, क्योंकि बाढोंके यहां देश और काल कल्पित माने गये हैं और तब उनका अपे-त्त्तासे होनेवाला नैरन्तर्य भो कल्पित कहा जायगा, किंतु कल्पितसे कार्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती है अन्यथा कल्पित भाग्नसे दाह और मिध्या सपदंशसे मरणरूप कार्यभी हो

Jain Education International

जाने चाडिए किन्तु वे नहीं होते । एक कार्यको करनारूप सन्तति भी नहीं बनती; क्योंकि चलिकवादमें उस प्रकारका ज्ञान ही सम्भव नहीं है। यदि कहा जाय कि एक्त्ववासनासे उक्त ज्ञान हो सकता है अर्थात् जहां 'सोऽह'- 'वहो मैं हूं' इस प्रधरका ज्ञान होता है वहीं उपादानोपादेयरूप सन्तति मानी गई है और उक्त ज्ञान एकस्ववासनासे होता है, तो यह कथन भी ठीक नहीं है क्योंकि उसमें जन्योन्याश्रय नामका दोष आता है। वह इस प्रकार है—जब एकत्वज्ञान सिद्ध हो तब एकत्व-वग्सना बने और जब एकत्ववासना बन जाय तब एकत्वज्ञान सिद्ध हो । और इस तरह दोनों ही त्रसिद्ध रहते हैं । केवल कार्य-कारणरूपतासे सन्तति मानना भी उचित नहीं है, अन्यथा बुद्ध और संसारियोंमें भी एक सन्तानका प्रसङ्घ त्रावेगा, क्योंकि उन में कार्याकारणभाव है--वे बुद्धके द्वारा जाने जाते हैं और यह नियम है कि जा कारण नहीं होता वह ज्ञातका विषय भी नही होता--- अर्थात् जाना नहीं जाता। तात्पर्यं यह कि कारण ही ज्ञानका विषय होता है और संसारो वुद्धके विषय होनेसे वे कारण हैं तथा बुद्धचित्त उनका कार्य हे अतः उनमें भी एक सन्ततिका प्रसंग आता है।

अतः आत्मा हो सर्वथा चाणिक और निरन्वय मा।नेपर धर्म तथा धमफल दोनों हा नहीं बनते, किंतु उसे कथंचित् चाणिक और अन्वयी स्वो हार करनेसे वे दानों बन जाते हैं। 'जो मैं वाल्यावस्थामें था वही उस अवस्थाको छोड़कर अब मैं युवा हूं।' ऐता प्रत्यभिज्ञान नाम हा निर्वाव ज्ञान होता है और जिससे आत्मा कथंचित नित्य तथा अनित्य प्रतीत होता है और प्रतोतिके अनुसार वस्तुकी व्यवस्था है।

# ३. युगपदनेकान्तसिद्धि

एक साथ तथा क्रमसे वस्तु अनेकवर्मात्मक है, क्योंकि सन्तान आदिका व्यवहार उसके बिना नहीं होसकता । प्रकट है कि बौद्ध जिस एक चित्तको कार्यकारणरूप मानते हैं और उसमें एक सन्त-तिका व्यवहार करते हैं वह यदि पूर्वीत्तर ज्ञणोंकी अपेज्ञा नाना-त्मक न हो तो न तो एक चित्त काय एवं कारण दोनोंरूप हो सकता है और न उसमें सन्ततिका व्यवहार ही बन सकता है।

बौद्ध—बात यह है कि एक चित्तमें जो कार्यकारणादिका मेद माना गया है वह व्यावृत्तिद्वारा, जिसे अपोह अथवा छन्यापोह कहते हैं, कल्पित है वास्तविक नहीं ?

जैन उक्त कथन ठीक नहीं है, क्योंकि व्यावृत्ति अवस्तुरूप होनेसे उसके द्वारा भेदकल्पना सम्भव नहीं है। दूसरी बात यह है कि प्रत्यत्तादिसे उक्त व्यावृत्ति सिद्ध भी नहीं होती, क्योंकि वह अवस्तु है और प्रत्यत्तादिकी वस्तुमें ही प्रवृत्ति होती है।

बौद्ध- ठीक है कि प्रत्यत्तसे व्यावृत्तिसिद्ध नहीं होती पर वह अनुमानसे अवश्य सिद्ध होती है और इसलिये वस्तुमें व्यावृत्ति-कल्पित ही धर्मभेद है ?

जैन—नहीं, अनुमानसे व्यावृत्तिकी सिद्धि माननेमें अन्यो-न्याश्रय नामका दोप त्राता है। वह इस तरहसे है—व्यावृत्ति जब सिद्ध हो तो उससे अनुसान सम्पादक साध्यादि धर्मभेद सिद्ध हो और जब साध्यादि धर्मभेद सिद्ध हो तब व्यावृत्ति सिद्ध हो। खतः अनुमानसे भी व्यावृत्तिकी सिद्धि सम्भव नहीं है। ऐसी स्थितिमें उसके द्वारा धर्मभेदको कल्पित बतलाना अस-गत है।

बौद्ध-विकल्प व्यावृत्तिग्राहक है, अतः उक्त दोप नहीं है ?

जेन- यह कथन भी ठीक नहीं है, क्योंकि विकल्पको आपने अप्रमाण माना है । अपि च, यह कल्पनात्मक व्यावृत्ति वस्तुओंमें सम्भव नहीं है अन्यथा वस्तु और अवस्तुमें साङ्घर्य होजायगा।

इसके सिवाय, खण्डादिमें जिस तरह अगोनिवृत्ति है उसी तरह गुल्मादिमें भी वह है, क्योंकि उसमें कोई भेद नहीं है— भेद तो वस्तुनिष्ठ है और व्यावृत्ति अवस्तु है। और उस हालतमें 'गायको लाओ' कहनेपर जिसप्रकार खण्डादिका आनयन होता है उसीप्रकार गुल्मादिका भी आनयन होना चाहिये।

यदि कहा जाय कि 'अगोनिवृत्तिका खरुडादिमें संकेत है, अतः 'गायको लात्रो' कहनेपर खरुडादिरून गायका ही आनयन होता है, गुल्मादिका नहीं, क्योंकि वे अगो हैं—गो नहीं हैं' तो यह कहना भी संगत नहीं है। कारण, अन्योन्याश्रय दोष प्रसक्त होता है। खरुडादिमें गोपना जब सिद्ध होजाय तो उससे गुल्मादिमें अगोपना सिद्ध हो और उनके अगो सिद्ध होनेपर खरुडादिमें गोपना की सिद्ध हो।

अगर यह कहें कि 'वहनादि कार्य खर्र्डादिमें ही संभव हैं, अतः 'गो' का व्यप्रदेश उन्हींमें होता है, गुल्मादिकमें नहीं' तो यह कहना भी युक्तियुक्त नहीं है, क्योंकि वह कार्य भी उक्त गुल्मादिमें क्यों नहीं होता, क्योंकि उस कार्यका नियामक अपोह ही है और वह अपोह सब जगह अविशिष्ट है।

तात्पर्य यह कि अपोहकृत वस्तुमें धर्मभेदकी कल्पना उचित नहीं है, किन्तु स्वरूक्ताः ही उसे मानना संगत है। अतः जिस प्रकार एक ही चित्त पूर्व चएकी अपेचा कार्य और उत्तर चएकी अपेचा कारए होनेसे एक साथ उसमें कार्यता और कारएएतारूप दोनों धर्म वास्तविक सिद्ध होते हैं उसी प्रकार सब वस्तुएं युगपन् अनेकधर्मात्मक सिद्ध हैं।

## ४. क्रमानेकान्तर्सिद्धि

थूर्वोत्तर चित्तच्रणोंमें यदि एक वास्तविक अनुस्यूतवना न हो तो उनमें एक सन्तान स्वीकार नहीं की जा सकती है और सन्तान के अभावमें फलाभाव निश्चित है क्योंकि करनेवाले चित्तच्रणसे फलभोगनेवाला चित्तच्रण भिन्न है और इसलिये एकत्वके बिना 'कर्ताको ही फलप्राप्ति' नहीं हो सकती।

यदि कहा जाय कि 'पूर्व चुएा उत्तर चुएाका कारए है, अतः उसके फलप्राप्ति हो जायगी' तो यह कहना ठीक नहीं है; क्योंकि कारएकार्यभाव तो पिता-पुत्रमें भी है और इसलिये पुत्रकी कियाका फल पिताको भी प्राप्त होनेका प्रसंग आयेगा।

बौद्ध—पिता-षुत्रमें उपादानोपारेयभाव न होनेसे षुत्रकी कियाका फल पिताको प्राप्त नहीं हो सकता। किन्तु पूर्वोत्तर चलोंमें तो उपादनोपादेयभाव मौजूद है, अतः उसके फलका अभाव नहीं हो सकता ?

जैन-यह उपादानोपादेयभाव सर्वथा भिन्न पूर्वोत्तर चुर्खोकी तरह पिता-पुत्रमें भी क्यों नहीं है, क्योंकि भिन्नता उभयत्र एक-सी है। र्याद उसमें कथंचिद् अभेद मानें तो जैनपनेका प्रसंग आधेगा, कारण जैनोंने ही कथंचिद् अभेद उनमें स्वीकार किया है, बौद्धोंने नहों।

बौद्ध-पिता-पुत्रमें सादृश्य न होनेसे उनमें उपादानोपादेय-भाव नहीं है, किन्तु पूर्वोत्त्तर चर्ग्शोंमें तो सादृश्य पाया जानेसे उनमें उपादानोपादेयभाव है । अतः उक्त दोष नहीं है ?

 होती है जो भिन्न होते हैं और उपादानोपादेयभाव अभिन्न (एक) में होता है।

बौद्ध-बात यह है कि पिता पुत्रमें देश-कालकी अपेत्तासे होनेवाला नैरन्तर्थ नहीं है और उसके न होनेसे उनमें उपादानो-पादेयभाव नहीं है। किन्तु पूर्वोत्तर चलोंमें नैरन्तर्थ होनेसे उपा-दानोपादेयभाव है ?

एक बात और है। जब आप चुर्ऐोमें निर्वाध प्रत्ययसे भेद स्वीकार करते हैं तो उनमें निर्बाध प्रत्ययसे ही अभेद ( एकत्व-एकपना ) भी मानना चाहिए; क्योंकि वे दोनों ही वस्तुमें सुप्रतीत होते हैं।

यदि कहा जाय कि दोनोंमें परस्पर विरोध होनेसे वे दोनों वस्तुमें, नहीं माने जा सकते हैं तो यह कहना भी सम्यक् नहीं है; क्योंकि अनुपलभ्यमानोंमें विरोध होता है, उपलभ्यमानोंमें नहीं। और भेद अभेद दोनों वस्तुमें उपलब्ध होते हैं। अतः भेद और अभेद दोनों रूप वस्तु मानना चाहिए।

यहां एक बात और विचारणीय है । वह यह कि आग ( बौद्धों ) के यहाँ सत् कार्य भाना गया है या असत् कार्य ? दोने ही पत्तोंमें आकाश तथा खरविषाणकी तरह कारणापेत्ता सम्भव नहीं है ।

यदि कहें कि पहले असत् और पीछे सत् कार्य हमारे यहाँ माना गया है तो आपका चुणिकत्व सिद्धान्त नहीं रहता; क्योंकि वस्तुके पहले और पीछे विद्यमान रदने पर ही व दोनों ( सत्व और असत्व ) वस्तुके बनते हैं । किन्तु स्याद्वादी जैनोंके यहां यह दोष नहीं है, कारण वे कार्यको व्यक्ति (विशेष) रूपसे असत् और सामान्यरूपसे सत् दोनों रूप स्वीकार करते हैं और इस स्वीकारसे उनके किसी भी सिद्धान्तका घात नहीं होता। अतः इससे भी वस्तु नानाधर्मात्मक सिद्ध है।

बौद्धोंन जो चित्रज्ञान स्वीकार किया है उसे उन्होंने नानात्मक मानते हुए कार्यकारएएतादि अनेकधर्मात्मक प्रतिपादन किया है। इसके सिवाय, उन्होंने रूपादिको भी नानाशक्त्यात्मक बतलाया है। एक रूपच्चएा अपने उत्तरवर्ी रूपच्चएामें उपादान तथा रसादिचएामें सहकारी होता है और इस तरह एक ही रूपादि चएामें उपादानत्व और सहकृत्व दोनों शक्तियां उनके द्वारा मानी गई हैं।

यदि रूपादि चए सर्वथा भिन्न हों, उनमें कथंचिद् भी अभेद----एकपना न हो तो संतान, सादृश्य साध्य, साधन और उनकी किया ये एक भी नहीं बन सकत हैं । न ही स्मरए, प्रत्यभिज्ञा त्रादि बन सकते हैं । त्रतः चर्णोंकी अपेचा अनेकान्त और अन्वयी रूपकी अपेचा एका त दोनों वस्तुमें सिद्ध हैं। एक ही हेतु अपने साध्यकी अपेचा गमक और इतरकी अपेचा अगमक दोनों रूप देखा जाता है। वास्तवमें यदि वस्तु एकाने-कात्मक न हो तो स्मरणादि असम्भव हैं । अतः स्मरणादि अन्यथानुपपत्तिके बलसे वस्तु अनेकान्तात्मक प्रसिद्ध होती है और अन्यथानुपरित ही हेतुकी गमकतामें प्रयोजक है, पत्तधमे-त्वादि नहीं । कृत्तिकोदय हे रुमें पत्तधमेत्व नहीं है किन्तु अन्यथा-नुपपत्ति है, अतः उसे गमक स्वीकार किया गया है । और तत्पुत्रत्वादि हेतुमें पत्तधर्मात्यादि तीनों हैं, तर अन्यथानुपरित नहीं है और इसलिये उसे गमक स्वीकार नहीं किया गया है ।

त्रतएव हेतु, साध्य, स्मरण, प्रत्यभिज्ञा आदि चित्तत्तरणोंमें एक पनेके बिना नहीं बन सकते हैं, इसलिये वस्तुमें क्रमसे अनेकान्त भी सहानेकान्तकी तरह सुस्थित होता है।

# ५. भाक्तृत्वाभावसिद्धि

वस्तुको सर्वथा नित्य मानना भी ठीक नहीं है, क्योंकि उस हालतमें आत्माके कर्तृ त्व और भोक्तृ त्व दोनों नहीं वन सकते हैं । कर्तृ त्व माननेपर भोक्तृ त्व और भोक्तृ त्व दोनों नहीं वन सकते हैं । कर्तृ त्व माननेपर भोक्तृ त्व और भोक्तृ त्व माननेपर कर्तृ त्वके अभावका प्रसंग आता है; क्योंकि ये दोनों धर्म आत्मामें एक साथ नहीं होते – क्रमसे होते हैं और क्रमसे उन्हें स्वीकार करने पर वस्तु नित्य नहीं रहती । कारण, कर्तृ त्वको छोड़कर भोक्तृत्व और भोक्तृत्वको त्यागकर कर्तृ त्व होता है और ये दोनों ही आत्मासे अभिन्न होते हैं । यदि उन्हें भिन्न मानें तो 'वे आत्माके हैं अन्यके नहीं' यह व्यवहार उपपन्न नहीं हो सकता । यदि कहा जाय कि उनका आत्माके साथ समवाय सम्बन्ध है और इसलिये 'वे आत्माके हैं, अन्यके नहीं' यह व्यपदेश हो जाता है तो यह कहना योग्य नहीं है; क्योंकि उक्त समवाय प्रत्यत्तादि किसी भी प्रमाणसे प्रतीत नहीं होता । यदि प्रत्यत्तसे प्रतीत होता तो उसमें विवाद ही नहीं होता, किन्तु विवाद देखा जाता है ।

यौग--आगमसे समवाय सिद्ध है, अतः उक्त दोष नहीं है ? जैन---नहीं, जिस आगमसे वह सिद्ध है उसकी प्रमाणता **हिन्दी** सारांश

श्रनिश्चित है। त्रतः उससे समवायकी सिद्धि बतलाना असंगत है।

यौग -समवायकी सिद्धि निम्न अनुमानसे होती हैं:--'इन शाखात्रोंमें यह वृत्त हैं' यह बुद्धि सम्बन्धपूबक हैं, क्योंकि वह 'इहेदं बुद्धि है । जैसे 'इस कुण्डमें यह दही हैं' यह बुद्धि । तात्पर्य यह कि जिस प्रकार 'इस कुण्डमें यह दही हैं' यह बुद्धि । तात्पर्य यह कि जिस प्रकार 'इस कुण्डमें यह दही हैं' यह जाज संयोग सम्बन्धके निमित्तसे होता है इसी प्रकार 'इन शाखात्रोंमें यह वृत्त है', यह ज्ञान भी समवाय सम्बन्धपूबक होता है । अतः समवाय अनुमानसे सिद्ध है ?

जैन---नहीं, उक्त हेतु 'इस वनमें यह आम्रादि हैं' इस ज्ञानके साथ व्यभिचारी है क्योंकि यह ज्ञान 'इहेदं' रूप तो है फिन्तु किसी अन्य सम्बन्ध-पूर्वक नहीं होता और न यौगोंने उनमें समवाय या अन्य सम्बन्ध स्वीकार किया भी है। केवल उसे उन्होंने अन्तरालामावपूर्वक प्रतिणदन किया है और यह प्रकट है कि अन्तरालामाव सम्बन्ध नहीं है। अत्तः इस अन्तरालामाव-पूर्वक होनेवाले 'इहेदं' रूप ज्ञानके साथ उक्त हेतु व्यभिचारी होनेसे उसके द्वारा समवायकी सिद्धि नहीं हो सकती है।

ऐसी हालतमें बुद्धचादि एवं कर्त्त त्वादिसे आत्मा भिन्न ही रहेगा और तब जड आत्मा धर्मकर्ता अथवा फल-भोका कैसे बन सकता है ? श्वतः च्चिकेंक्वान्तकी तरह नित्येकान्तका मानना भी निष्फल है।

अपि च, आप यह बतलाइये कि समवाय क्या काम करता है ? आत्मा और बुद्धचादिमें अभेद करता है अथवा उनके भेदको मिटाता है ? अन्य विकल्प सम्भव नहीं हे ? प्रथम पत्तमें बुद्धचादकी तरह आत्मा अनित्य हो जायगा अथवा आत्माकी तरह बुद्धचादि नित्य हो जायेंगे; क्योंकि दोनों अभिन्न हैं। दूसरे पत्तमें आत्मा और बुद्धचादिके भेद मिटनेपर घट-पटा- दिकी तरह वे दोनों स्वतंत्र हो जायेंगे । अतः समवायसे पहले इनमें न तो भेद ही माना जा सकता है और न अभेद ही, क्यों-कि उक्त दूषए आते हैं। तथा भेदाभेद उनमें आपने स्वीकार नहीं किया तब समवायको माननेसे क्या फल है ?

यौग-भेदको हमने अन्योन्याभावरूप माना है अतः आत्मा और वुद्धचादिमें स्वतंत्रपनेका प्रसंग नहीं आता ?

जैन-यह कहना भी आपका ठीक नहीं है, क्योंकि अन्योन्या-भावमें भी घट-पटादिको तरह स्वतन्त्रता रहेगी-वह मिट नहीं सकती। यदि वह मिट भी जाय तो अभद होनेसे उक्त नित्यता-अनित्यताका दोष तदषध्यित है।

यौग-प्रथक्ता गुएसे उनमें भेद बन जाता है अतः अभेद होनेका प्रसंग नहीं आता और न किर उसमें उक्त दोष रहता है ?

् जैन---नहीं, प्रथकरत्र गुएाते भेद मातने पर पृवंवत् आत्मा और बुद्धचादिमें घटादिककी तरह भेद प्रसक्त होगा ही।

एक बात और है। समवायसे आत्मामें बुद्धधादिका सम्बन्ध माननेपर मुक्तजीवमें भी उनका सम्बन्ध मानना पड़ेगा, क्योंकि वह व्यापक और एक है।

यौग---बुद्ध चादि अमुक्त-प्रभव धर्म हैं, त्र्यतः मुक्तोंमें उनके संबन्धका प्रसंग खड़ा नहीं होसकता है ?

जैन—नहीं, बुद्धचादि मुक्तप्रभव धर्म क्यों नहीं है, इसक क्या समाधान है ? क्योंकि बुद्धचादिका जनक आत्मा है औ वह मुक्त तथा अमुक्त दोनों अवस्थाओंमें समान है ? अन्यथ जनकस्वभावको छोड़ने और अजनकस्वभावको प्रहण करने आत्माके नित्यपनेका अभाव आवेगा।

यौग—बुद्धधादि अमुक्त समवेतधर्म हैं, इसलिये वे अमुर प्रभव हैं - मुक्तप्रभव नहीं हैं ? हिन्दी-सारांश

जैन—नहीं, क्योंकि चन्योन्याश्रय दोष चाता है। बुद्धचादि अब चमुक्तसमवेत सिद्ध होजायें तब वे चमुक्त-प्रभव सिद्ध हों। और उनके चमुक्तप्रभव सिद्ध होनेपर वे चमुक्त-समवेत सिद्ध हों। चतः समवायसे चात्मा तथा बुद्धचादिमें चभेदादि माननेमें उक्त दूषण चाते हैं। और ऐसी दशामें वस्तुको सर्वथा नित्य माननेपर धर्मकतोके फलका चभाव सुनिश्चित है।

## ६ सर्वज्ञाभावसिद्धि

नित्यैकान्तका प्रऐता—उपदेशक भी सर्वज्ञ नहीं है ; क्योंकि वह समीचीन ऋर्थका कथन करनेवाला नहीं है । दूसरी बात यह है कि वह सरागी भी है । ऋतः हमारी तरह दूसरोंको भी उसकी उपासना करना योग्य नहीं है ।

सोचनेकी बात है कि जिसने अविचारपूर्वक स्त्री आदिका अपहरण करनेवाला तथा उसका नाश करनेवाला दोनों बनाये वह अपनी तथा दूसरोंकी अन्योंसे केसे रत्ता कर सकता है ?

साथ ही जो उपद्रव एवं भगड़े कराता है वह विचारक तथा सर्वज्ञ नहीं हो सकता । यह कहना युक्त नहीं कि वह उपद्रव-रहित है, क्योंकि ईश्वरके कोपादि देखा जाता है ।

त्रतः यदि ईश्वरको त्राप इन सब उपद्रवोंसे दूर वीतराग एवं सर्वज्ञ मानें तो उसीको उपास्य भी स्वीकार करना चाहिये, अन्य दूसरेको नहीं। रत्नका पारखी काचका उपासक नहीं होता।

यदि कहा जाय कि वह वक्ता और अवक्ता दोनों है, क्योंकि बह परिएामी है तो यह कहना भी ठीक नहीं है। कारए, इस तरह वह नित्यानित्यरूा सिद्ध होनेसे स्याद्वादकी ही सिद्धि करेगा–कुटस्थ नित्यकी नहीं ।

अपि च, उसे कूटस्थ नित्य माननेपर उसके वक्तापन बनता भी नहीं है । क्योंकि उसको सिद्ध करनेवाला प्रत्यचादि कोई भी प्रमाण नहीं है। आगमको प्रमाण माननेपर अन्योन्याश्रय दोष होता है। स्पष्ट है कि जब वह सर्वज्ञ सिद्ध होजाय तो उसका उपदेशरूप आगम प्रमाण सिद्ध हो और जब आगम प्रमाण सिद्ध हो तब बह सर्वज्ञ सिद्ध हो।

इसीतरह शरीर भी उसके नहीं बनता है।

यहाँ यह भी ध्यान देने योग्य है कि वेदरूप आगम प्रमाण नहीं है क्योंकि उसमें परस्पर-विरोधी अर्थांका कथन पाया जाता है। सभी वस्तुओंको उसमें सर्वथा मेदरूप अथवा सर्वथा अभेदरूप बतलाया गया है। इसीप्रकार प्राभाकर वेदवाक्यका अर्थ नियोग, भाट्ट भावना और वेदान्ती विधि करते हैं और ये तीनों परस्पर सर्वथा भिन्न हैं। ऐसी हालतमें यह निश्चय नहीं होसकता कि अमुक अर्थ प्रमाण है और अमुक नहीं।

त्रतः वेद भी निरुपाय एवं त्रशरीरी सर्वज्ञका साधक नहीं है और इसलिये नित्यैकान्तमें सर्वज्ञका भी त्रभाव सुनिश्चित है।

# ७ जगत्कत्त्र त्वामावसिद्धि

किन्तु हां, सोपाय वीतराग एवं हितोपदेशी सर्वज्ञ होसकता है क्योंकि उसका साधक अनुमान विद्यमान है। वह अनुमान यह है—

यह ह— 'कोई पुरुष समस्त पदार्थोंका साज्ञात्कर्ता है, क्योंकि ज्योतिष-शास्त्राद्रिका उपदेश अन्यथा नहीं होसकता।' इस अनुमानसे सर्वोज्ञकी सिद्धि होती है। पर ध्यान रहे कि यह अनुमान अनुपायसिद्ध सर्वज्ञका साधक नहीं है, क्योंकि वह वक्ता नहीं है। सोपायमुक्त बुद्धादि यद्यपि वक्ता हैं किन्तु उनके वचन सदोष होनेसे वे भी सवैज्ञ सिद्ध नहीं होते।

दूसरे, बौद्धोंने बुद्धको 'विश्रूतकल्पनाजाल' ऋर्थात् कल्पनाझों पे रहित कहकर उन्हें स्रवक्ता भी प्रकट किया है और अवक्ता होनेसे वे सर्वज्ञ नहीं हैं।

तथा यौगों (नैयायिकों और वैशेषिकों) द्वारा अभिमत महेश्वर गे स्व-पर-द्रोही दैत्यादिका सृष्टा होनेसे सर्वज्ञ नहीं है।

यौग-महेरवर जगतका कर्त्ता है, श्रतः वह सर्वज्ञ है; क्योंकि बेना सर्वज्ञताके उससे इस सुव्यवस्थित एवं सुन्दर जगतकी रृष्टि नहीं हो सकती है ?

जैन-नहीं, क्योंकि महेश्वरको जगस्कर्ता सिद्ध करने वाला कोई मार्ग नहीं है।

थौग-निम्न प्रमाण है - 'पर्वत आदि बुद्धिमानद्वारा बनाये ये हैं, क्योंकि वे कार्य हैं तथा जड-उपादान-जन्य हैं। जैसे टादिक ।' जो बुद्धिमान उनका कर्ता है वह महेश्वर है। वह दि असर्वज्ञ हो तो पर्वतादि उक्त कार्योंके समस्त कारकोंका से परिज्ञान न होनेसे वे असुन्दर, अव्यवस्थित और वेडौल भी एक हो जायेंगे। अत: पर्वतादिका बनानेवाला सर्वज्ञ है ?

जैन--- यह कहना भी सम्यक् नहीं है, क्योंकि यदि वह सर्वज्ञ ता तो वह अपने तथा दूसरोंके घातक देत्यादि दुष्ट जीवोंकी ष्टिन करता। दूसरी बात यह है कि उसे आपने अशरीरी भी मा है पर बिना शरीरके वह जगत्का कर्ता नहीं हो सकता। दे उसके शरीरकी कल्पना की जाय तो महेश्वरका संसारी होना, शरीरके लिये छन्य-अन्य शरीरकी कल्पना करना आदि अनेक दोष आते हैं। अतः महेश्वर जगतका कर्त्ता नहीं है और तब उसे उसके द्वारा सर्वज्ञ सिद्ध करना अयुक्त है।

## =. अर्हत्सर्वज्ञसिद्धि

इस तरह न वुद्ध सर्वज्ञ सिद्ध होता है और न महेश्वर आदि। पर ज्योतिषशास्त्रादिका उपदेश सर्वज्ञके बिना सम्भव नहीं है, अत: अन्ययोगव्यवच्छेद द्वारा अईन्त भगवान ही सर्वज्ञ सिद्ध होते हैं।

जैन—नहीं, क्योंकि वक्तापन आदिका सर्वज्ञपनेके साथ विरोध नहीं है। स्पष्ट है कि जो जितना अधिक ज्ञानवान होगा वह उतना ही उत्कृष्ट वक्ता आदि होगा। आपने भी अपने मीमांसादर्शनकार जैमिनिको उत्कृष्ट ज्ञानके साथ ही उत्कृष्ट वक्ता आदि स्वीकार किया है।

मीमांसक—ऋईन्त वीतराग हैं, इसलिये उनके इच्छाके विना वचनप्रवृत्ति नहीं हो सकती है ?

मीमांसक—अर्हन्तके वचन प्रमाए नहीं हैं, क्योंकि वे पुरुष-के वचन हैं, डैसे बुद्धके वचन ?

अर्हन्तके वचन निर्दोष होनेसे प्रमाण हैं और इसलिये वे ही सर्वज्ञ सिद्ध हैं।

## ६. अर्थार्थात्तप्रामाएयसिद्धि

सर्वज्ञको सिद्ध करनेके लिये जो 'ज्योतिषशास्त्रादिका उपदेश सर्वज्ञके बिना सम्भव नहीं है' यह अर्थापत्ति प्रमाख दिया गया है उसे मीमांसकोंकी तरह जैन भी प्रमाख मानते हैं, अत: उसे अप्रमाख होने अथवा उसके द्वारा सर्वज्ञ सिद्ध न होनेकी शंका निर्मुल होजाती है। अथवा, अर्थापत्ति अनुमानरूप ही है। और अनुमान प्रमाख है।

यदि कहा जाय कि अनुमानमें तो दृष्टान्तकी अपेत्ता होती है व्यौर उसके अविनामावका निर्णंय दृष्टान्तमें ही होता है किन्तु द्यर्थापत्तिमें दृष्टान्तकी अपेचा नहीं होती और न उसके अविना-भावका निर्णय दृष्टान्तमें होता है ऋषितु पत्तमें ही होता है, तो यह कहना ठीक नहीं; क्योंकि दोनोंमें कोई भेद नहीं है-दोनों ही जगह त्रविनाभावका निश्चय पत्तमें ही किया जाता है। सर्व विदित है कि श्रद्वेतवादियोंके लिये प्रमासोंका अस्तित्व सिद्ध करनेके लिये जो 'इष्टसाधन' रूप अनुमान प्रमाख दिया जाता है उसके ऋविनाभावका निश्चय पत्तमें ही होता है क्योंकि वहाँ दृष्टान्त का त्रभाव है । झतः जिस तरह यहाँ प्रमाणोंके त्रस्तित्वको सिद्ध करनेमें दृष्टान्तके विना भी पत्तमें ही त्रविनाभावका निर्णय हो जाता है उसी तरह अन्य हेतुओंमें भी समभ लेना चाहिए। तथा इस अविनाभावका निर्णय विपत्तमें बाधक प्रमाणके प्रदर्शन एवं तर्कसे होता है। प्रत्यचादिसे उसका निर्णय असम्भव है और इसी लिये व्याप्ति एवं अविनाभावको प्रहरण करने रूपसे तकको पृथक ममाए स्वीकार किया गया है । अतः अर्थापत्ति अप्रमाए नहीं है।

## १०, देदपौरुषेयत्वसिद्धि

मीमांसक---ज्योतिषशास्त्रादिका उपदेश अपौरुषेय वेदसे संभव है, अतः उसके लिये सर्वज्ञ खीकार करना उचित नहीं है ?

् जैन—नहीं, क्योंकि वेद पद वाक्यादिरूप होनेसे पौरुषेय है, जैसे भारत आदि शास्त्र।

मीमांसक—वेदमें जो वर्ए हैं वे नित्य हैं, त्रतः उनके समूहरूप पद त्र्यौर पदोंके समूहरूप वाक्य नित्य होनेसे उनका समूहरूप वेद भी नित्य है—वह पौरुषेय नहीं है ?

जैन—नहीं, क्योंकि वर्ण भिन्न-भिन्न देशों और कालोंमें मिन्न-भिन्न पाये जाते हैं, इसलिये वे अनित्य हैं। दूसरे, ओठ, तालु आदिके प्रयत्नपूर्वक वे होते हैं और जो प्रयत्नपूर्वक होता है वह अनित्य माना गया है। जैसे घटादिक।

मीमांसक—प्रदीपादिकी तरह वर्णोंकी त्रोठ, तालु त्रादिवे द्वारा अभिव्यक्ति होती है—उत्पत्ति नईों। दूसरे, 'यह व**र्ह** गकार्रााद है'' ऐसी प्रसिद्ध प्रत्यभिज्ञा होनेसे वर्ण नित्य हैं ?

जैन— नहीं; ओठ, तालु आदि वर्णोंके व्यंजक नहीं हैं वे उन कारक हैं। जैसे दण्डादिक घटादिके कारक हैं। अन्यथा घटादि भी नित्य होजायेंगे। क्यांकि हम भी कह सकते हैं कि दण्डादिक घटा ि व्यंजक हैं कारक नहीं। दूसरे, 'वहो मैं हूँ' इस प्रत्यभिज्ञासे एक आत्माकी भी सिद्धिका प्रसंग आवेगा। यदि इसे आन्त कह जाय तो उक्त प्रत्यभिज्ञा भी आन्त क्यों नहीं कही जा सकती है

मीमांसक—'वेदका ऋध्ययन वेदके ऋध्ययनपूर्वक होता है, क्योंकि वह वेदका ऋध्ययन है, जैसे झाजकलका वेदाध्ययन ।' इस ऋनुमानसे वेद ऋपौरुषेय सिद्ध होता है ?

जैन—नहीं, क्योंकि उक्त हेतु अप्रयोजक है—हम भी कह सकते हैं कि 'पिटकका अध्ययन पिटकके अध्ययनपूर्वक होता है, क्योंकि वह पिटकका अध्ययन है, जैसे आजकलका पिटकाध्ययन।' इस अनुमानसे पिटक भी अपोरुषेय सिद्ध होता है।

मीमांसक—वात यह है कि पिटकमें तो बौद्ध कर्ताका स्मरण करते हैं और इसलिये वह अपौरुषेय सिद्ध नहीं होसकता। किन्तु वेदमें कर्त्ताका स्मरण नहीं किया जाता, अतः वह अपौरुषेय सिद्ध होता है ?

#### ११. परतः प्रामाएयसिद्धि 🚽

मीमांसक—वेद स्वतः प्रमाण है, क्योंकि सभी प्रमाणोंकी प्रमा-श्वता हमारे यहां स्वतः ही मानी गई है, व्यतः वह पौरुषेय नहीं है?

#### स्याद्वादसिद्धि

जैन – नहीं, क्योंकि अप्रमाणताकी तरह प्रमाणोंकी प्रमाणत भी स्वतः नहीं होती, गुणादि सामग्रीसे वह होती है। इन्द्रियों निर्दोष – निर्मल होनेसे प्रत्यत्तमें, त्रिरूपतासहित हेतुसे अनुमान में और आप्तदारा कहा होनेसे आगममें प्रमाणता मानी गई और निर्मलता आदि ही 'पर' हैं, अतः प्रमाणताकी उत्पत्ति प से सिद्ध है और इप्ति भी अनम्यास दशामें परसे सिद्ध है। ह अभ्यास दशामें इप्ति भी अनम्यास दशामें परसे सिद्ध है। ह इम्यास दशामें इप्ति स्वतः होती है। अतः परसे प्रमाणता सि हो जाने पर कोई भी प्रमाण स्वतः प्रमाण सिद्ध नहीं होता औ इसलिये वेद पौरुषेय है तथा वह सर्वज्ञका बाधक नहीं है।

## १२. अभावप्रमागादृषगासिद्धि

त्रभाव प्रमाण भी सर्वज्ञका बाधक नहीं है, क्योंकि भाव प्रमाणसे अतिरिक्त अभावप्रमाणकी प्रतीति नहीं होती। प्रकट कि 'यहां घड़ा नहीं है' इत्यादि जगह जो अभावज्ञान होता वह प्रत्यत्त, स्मरण और अनुमान इन तीन ज्ञानोंसे भिन्न ना है। 'यहां' यह प्रत्यत्त है, 'घड़ा' यह पूर्व दृष्ट घड़ेका स्मरण और 'नहीं है' यह अनुपलब्धिजन्य अनुमान है। यहां और के प्राह्य है नहीं जिसे अभावप्रमाण जाने। दृसरे, वस्तु भावाभाव स्मक है और भावको जाननेवाला भावप्रमाण ही उससे अभिन् अभावको भी जान लेता है, अतः उसको जाननेके लिये अभा प्रमाणकी कल्पना निर्धक है। अतएव वह भी सर्वज्ञका बाध नहीं है।

## १३. तर्कप्रामाण्यसिद्धि

सर्वज्ञका बाधक जब कोई प्रमार्ग सिद्ध न हो सका मीमांसक एक अन्तिम शंका और उठाता है। वह कहता है सर्वज्ञको सिद्ध करनेके लिये जो हेतु ऊपर दिया गया है उस अविनाभावका ज्ञान असंभव है; क्योंकि उसको प्रहण क धाला तर्क अप्रमाण है और उस हालतमें अन्य अनुमानसे सर्वज्ञकी सिद्धि नहीं हो सकती है ? पर उसकी यह शंका भी निस्सार है क्योंकि ध्याप्ति (अविनाभाव) को प्रत्यच्चादि कोई भी प्रमाण प्रहण करने में समर्थ नहीं है । व्याप्ति तो सवदेश और सर्वकालको लेकर होती है और प्रत्यच्चादि नियत देश और नियत कालमें ही प्रवृत्त होती है और प्रत्यच्चादि नियत देश और नियत कालमें ही प्रवृत्त होती है और प्रत्यच्चादि नियत देश और नियत कालमें ही प्रवृत्त होती है और प्रत्यच्चादि नियत देश और नियत कालमें ही प्रवृत्त होती है श्रि प्रत्यच्चादि नियत देश और नियत कालमें ही प्रवृत्त होते हैं । अतः व्याप्तिको प्रहण करने वाला तर्क प्रमाण है और उसके प्रमाण सिद्ध हो जानेपर उक्त सर्वज्ञ साधक हेतुके अवि-नाभावका ज्ञान उसके द्वारा पूर्णतः सम्भव है । अतः उक्त हेतुमें असिद्ध, विरुद्ध, अनैकान्तिक आदि कोई भी दोष न होनेसे उससे सर्वज्ञकी सिद्ध भली भांति होती है ।

### १४, गुग-गुगीअमेदसिद्धि

वैशेषिक गुण-गुणी, आदिमें सर्वथा भेद स्वीकार करते हैं और समवाय सम्बन्धसे उनमें अभेदज्ञान मानते हैं। परन्तु वह ठीक नहीं है; क्योंकि न तो भिन्न रूपसे गुण-गुणी आदिकी प्रतीति होती है और न उनमें अभेदज्ञान कराने वाले समवायकी।

यदि कहा जाय कि 'इसमें यह है' इस प्रत्ययसे समवायकी सिद्धि होती है तो यह कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि 'इस गुणादिमें संख्या है' यह प्रत्यय भी उक्त प्रकारका है किन्तु इस प्रत्ययसे गुणादि और संख्यामें वैशेषिकोंने समवाय नहीं माना। खता उक्त प्रत्यय समर्वायका प्रसाधक नहीं है।

अगर कहें कि दो गन्ध, छह रस, दो सामान्य, चहुत विशेष, एक समवाय इत्यादि जो गुणादिकमें संख्याकी प्रतीति होती है वह केवल औपचारिक है क्योंकि उपचारसे ही गुणादिकमें संख्या स्वीकार की गई है, तो उनमें पृथकत्व गुण भी उपचारसे स्वीकार करिए और उस दशामें अप्रथकत्व उनमें वास्तविक मानना पड़ेगा, जो वैशेषिकोंके लिये अन्धि है। अतः यदि प्रथक्त्वको उनमें वास्तविक मानें तो संख्याको भी गुग्गादिमें वास्तविक ही मानें। स्रोर तब उनमें एक तादात्म्य सम्बन्ध ही सिद्ध होता है–समवाय नहीं । श्रतएव गुग्गादिकको गुग्गी स्नादिसे कथंचित स्रभिन्न स्वीकार करना चाहिए ।

#### **त्रह्मदूष**ग्रसिद्धि

ब्रह्माद्वैतवादियां द्वारा कल्पित ब्रह्म और अविधा न तो स्वतः प्रतीत होते हैं, अन्यथा विवाद ही न होता, और न प्रत्यत्तादि अन्य प्रमाणोंसे; क्योंकि द्वैतकी सिद्धिका प्रसंग आता है। दूसरे, भेदको मिथ्या और अभेदको सम्यक् बतलाना युक्तिसंगत नहीं है। कारण, भेद और अभेद दोनों रूप ही वस्तु प्रमाणसे प्रतीत होती है। अतः ब्रह्मवाद प्राह्म नहीं है।

#### अन्तिम उपलब्ध खािडत प्रकरण

शंका—भेद और अभेद दोनों परस्पर विरुद्ध होनेसे वे दोनों एक जगह नहीं बन सकते हैं, अतः उनका प्रतिपादक स्याद्वाद भी प्राह्य नहीं है ?

विषय-सूची

#### ••0000••

| विषय                                     | कारिका           | विषय                                 | कारिका |
|------------------------------------------|------------------|--------------------------------------|--------|
| १. जीवसिद्धि                             | • 8-28           | ११. परलोक सिद्धि "                   | २३     |
| १. मङ्गलाचरण                             | •                | १२. धर्माचरराकी प्रेररा              | । २४   |
| २. प्रन्थोद्देश्य<br>३. धर्म व ऋधमके भ   | र                | २. फलभोक्तृत्वाभाव-                  |        |
| की भूमिका "                              |                  | सिद्धि                               |        |
| ४. अनुमानसे धमे                          |                  | १. चाणिकवादमें धर्म                  |        |
| <b>त्र</b> धर्मकी सिद्धि                 |                  | धर्मफलका अभा<br>२. सन्तानकी अपेत्ता  |        |
| ×.  त्र्यनुमानको   प्रम<br>माननेवाले चाव |                  | र. सन्तानका अपरा                     |        |
| माननवाल चाव<br>स्राशंका स्रोर            |                  | ३. संवृत्तिसे धर्मफल                 |        |
| निराकरण "                                |                  | कल्पनाका निरास                       |        |
| ६. अर्थापत्तिसे जी                       | व                | ४. संवृत्तिसे धमफल                   |        |
| सिद्धि                                   |                  | माननेमें मुक्तजीव<br>धर्मफलका प्रसंग |        |
| ७. त्र्यनुमानसे जीव                      |                  | धमफलका त्रसग<br>४. मुक्तजीवके धर्मफर |        |
| सिद्धि "                                 |                  | र. नुराजापच पन क<br>प्रतंग न होनेव   |        |
| ⊾. ज्ञानको भूतकार्य<br>नेका निरास ‴      | +1+-<br>·· 2×-20 | आशंका और उ                           |        |
| . ज्ञानको भूतस्व                         |                  | निराकरण ""                           | १७     |
| कहनेका निरास                             |                  | ६. उपादानोपादेयरूप                   |        |
| . ज्ञानात्मक जीव                         |                  | सन्ततिका निरा-                       |        |
| नित्यत्वकी सिदि                          | द्व २२           | करण                                  | 35-98  |

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

### स्याद्वादसिद्धि

| विषय                                | कारिका    | विषय                  | क।रिका    |
|-------------------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| ७. सन्ततिके साह                     | टश्या-    | पत् दो धर्मोंकी       | सिद्धि-   |
| दि तीन विकल्प                       | करके      | पूर्वक अनेकान्त       |           |
| उसका निराकर                         | .ण २०-३०  | ३. अन्यापोहात्मक      | व्यावृ-   |
| म. वीजांकुरादिकी                    |           | ित्तिसे उक्त धर्म ग   |           |
| सन्तति माननेः                       | का भी 👘   | की आशंकाका            | निरा-     |
| ि निरास '                           | ३१        | कर्ण "                | ३-४       |
| <ol> <li>कार्यकार गरूप र</li> </ol> |           | ४. अपोहका खंग्ड       |           |
| स्वीकार करनेमें                     | <u> </u>  | ४. व्यावृत्तिसे धर    |           |
| श्रोर संसारिय                       |           | माननेमें पुनः दूष     | ।ए ४⊆–६७  |
| एक सन्तानत्व                        | -         | ७. कार्यकार एरूप घ    | मौंकी     |
| प्रसंग                              |           | तरह सत्व त्र          | सरव,      |
| १०. सन्तानके अभ                     |           | नित्यत्व-अनित्        | यत्व      |
| षुनः प्रतिपाद्न                     | _ ·       | त्र्यौर भेद-ग्रभेव    | Ę         |
| ११. धर्मकर्त्ता व धर                |           | आदि वास्तवि           |           |
| को कथंचित                           |           | धर्मौकी युगपत         |           |
| शील और                              |           | सिद्धि द्वारा इ       |           |
| माननेमें ही स                       | '         | कान्तसिद्धि "         | ··· &=-v8 |
| धर्मफल आ                            |           | ४. क्रमानेकान्तसिद्धि | 2-7-2     |
| सिद्धि                              | 88–88     | १. क्रमिक निरपेत्त    | • • •     |
| ३. युगपदनेकान्तसि                   | ব্লি १ ৩৪ | में सन्तानके          |           |
| १. अनेकधर्मात्मक                    |           | बननेसे फलाभा          |           |
| का सद्भाव                           |           | पूर्ववत प्रसंग        |           |
| २. एक चित्तरूप स                    | न्तति-    | २. साहश्य तथा नै      |           |
| में कार्यकारणह                      |           | से चित्तच्योंमें      |           |
| a second de                         | · • •     | 1 1 1 1 1 V V V V V   | 20        |

विषय-सूची

| विषय                                              | कारिका                  | विषय                                                            | कारिका      |
|---------------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| सन्तानके स्वीय<br>निराकरण                         | कारका<br>··· ४–≍        | विक आत्माकी वि                                                  |             |
| ३. एकत्वज्ञानसे ए<br>सन्तान के स्व<br>त्र्यातोचना | क<br>कारकी              | १२. प्रत्यभिज्ञानके प्र<br>एताकी सिद्धि<br>१३. हेतुके च्यन्यथार | 88-83       |
| आखा पगा<br>४. भेदाभेदात्मक र<br>की सिद्धि         | तन्तान                  | पंत्रत्वस्वरूपकी<br>१४. तर्क एवं विपद्तब                        | सिद्धि ६४   |
| ४. भेदको वास्तवि                                  | क व्यौर                 | प्रमाणसे उसक<br>निश्चय                                          | T           |
| त्र्यमेदको कल्पि<br>नेके बौढ़ोंके<br>का खण्डन     | वेचार                   | १४. दृष्टान्तसे उसका<br>करनेमें दोष '''                         | निश्चय      |
| का खण्डन<br>६. चुरिएकवादमें स<br>कार्यका अभ       | तदसत्                   | १६. तथोपपत्ति अथ<br>अन्तव्योप्ति ही                             | वा          |
| ७. स्याद्वारमें सद्य                              | तन कार्य                | थानुपपत्ति है<br>१७. हेतुकी गमकतामें                            | . 00-28     |
| का सद्भाव<br>८. द्रव्यपर्यायात्म<br>की जिन्ति     | <b>ब</b> स्तु           | व्यांप्ति ही प्रयो<br>पत्त्वधर्मत्वादि न                        | जक है,      |
| की सिद्धि<br>६. च्चिििकचादमें                     | अर्थ-                   | ५. भोक्तृत्वाभावसिं                                             | दे १-३२     |
| क्रियाका अभ<br>१०. सन्तान, साह                    |                         | १. नित्यैकान्तमें भ<br>भोक्तृत्वादिक                            |             |
| साध्य, साध<br>उनकी किया                           | · .                     | अभाव ''<br>२. कर्नु त्वादिको झ                                  | ·· १<br>मशः |
| स्मरणादिका<br>कवादमें अभ                          | भी च्चिएि-<br>।।व ४२-४७ | एवं ऋभिन्न म<br>पर छात्मामें                                    | ानने        |
| ११. प्रत्यभिज्ञानसे                               | एक वास्त-               | त्यताका प्रसंग                                                  | २           |

-

स्याद्वा**द्**सिद्धि

| विषय कारिका                                                                                                                                                                                                                                                   | विषय कारिका                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३. समवायसे कर्त्टत्वा-<br>दिके सद्भावकी आ-                                                                                                                                                                                                                    | पनका त्रभाव ७ <del>–</del> ५<br>७. त्रागमसे ईश्वरके                                                                                                                                                                                                  |
| शंकापूर्वक विस्तार<br>से समवायका निरा-<br>करण <sup></sup> ३३०<br>४. कर्त्त्र त्वादिको सम-<br>वायसे ऋभिन्न<br>स्वीकार करनेपर<br>पूर्ववत् उनके                                                                                                                  | वक्तापनको सिद्धि<br>करनेमें अन्योन्या-<br>अय दोष ***<br>&<br>द. अशरीरी ईश्वरके<br>वक्तापनकी तरह<br>शरीरका अभाव *** १०<br>६. अनादिशरीर मानने                                                                                                          |
| अभावका प्रसंग ३१-३२<br>. सर्वज्ञामात्रसिद्धि १-२२<br>१. ईश्वर समीचीन वक्ता<br>न होनेसे सवज्ञ<br>नहीं है <sup></sup> १<br>२. सरागी होनेसे वह<br>पूज्य भी नहीं है <sup></sup> १                                                                                 | में दोष ··· ११<br>१०. त्र्यनादि शरीरके<br>सद्भावमें प्रमाणाभाव १२<br>११. सोपाय ईश्वरको वक्ता<br>माननेमें दोष १३-१६<br>१२. वेदप्रमाणताका<br>खण्डन ···· १७-१५                                                                                          |
| <ol> <li>इ. ईश्वरसृष्टि ज्रविचार-<br/>पूर्ण होनेसे वह<br/>सर्वज्ञ नहीं है **** २३</li> <li>अ. वीतराग सर्वज्ञ ईश्वर<br/>पूज्य है **** ४</li> <li>४. ईश्वरके निरुपायपने<br/>का खण्डन **** ४-६</li> <li>६. नित्यैकान्तमें अश-<br/>रीरी ईश्वरके वक्ता-</li> </ol> | <ul> <li>१३. प्रभाकर तथा भट्ट<br/>द्वारा त्र्यभिमत नियोग-<br/>भावनारूप वेदार्थ<br/>की ज्ञालोचना १८<br/>१४. ज्यथंवादको भी वेदार्थ<br/>माननेमें दोष २०<br/>१४. वेद व्याख्यानोंमें<br/>नियतार्थका ज्यनिश्चय २१<br/>६. पूर्वोक्तका उपसंहार २२</li> </ul> |

ই০

Ę

विषय सूची

विषय काग्कि ७. जगत्कत्तेत्वाभावसिद्धि १-२२ १. सोपाय सर्वज्ञकी सिद्धि १-२ २. बुद्धादिके वक्तृत्वा-भावका प्रदर्शन 3-0 ३. निरुपाय ' अथवा सोपाय ईश्वरके वक्तृत्व श्रौर सर्व-ज्ञत्वका आभाव 5-2 ४. ईश्वरके जगत्कत्-त्वंका भी अभाव १०-२२ -. अर्हरसर्वज्ञसिद्धि 8-28 १. ऋहत्सर्वज्ञ साधक ऋतु-मानका प्रदर्शन q २. वक्तृत्वहेतु द्वारा अहँ-त्सर्वज्ञताके अभाव की आशंका और उस का निराकरण र-७ ३. इच्छाके अभावमें भी बीतरागके बक्तू-त्वकी सिद्धि 5-2 ४. वीतरागके निर्दोष इच्छाका स्वीकार .... १० ४. पुरुषत्वादि हेतु भी श्वर्हत्सर्वज्ञताके बाधक नहीं हैं 28-82

विषय कारिका ६. ऋईद्वाक्यके ऋप्रामाण्य की आशंकाका निरा-करण और उसके प्रामाण्यकी सिद्धि १६--२१ हत्रर्थापत्तिप्रामाएयसिद्धि २३ १. सर्वज्ञसाधक अर्था-पत्तिकी प्रमारणता अव्यापत्ति २. अथवा **अनुमान ही है** .... २-४ ३. दृष्टान्तके विना भी पत्तमें ही अविना-भावका निर्णय 2-22 ४. साध्यज्ञानके बिना साध्य साधननिष्ठ त्रविनाभावके त्रानि-श्चयकी आशंका और उसका निराकरण १२-१४ ४. तर्कसे व्याप्तिका निर्णय १६ ६. साध्यका ज्ञान अन्य वादियोंको भी पत्त में ही स्वीकार करना चाहिए १७ ७. अन्तर्व्याप्तिसे ही सा-धन गमक होता है १८-२२

## स्याद्वादसिद्धि

| विषय कारि                  | का विषय              | कारिका       |
|----------------------------|----------------------|--------------|
| <b>८. तर्कसे</b> अविनाभाव  | उपपत्ति              | २०           |
| का निश्चय और अर्था-        | ९. साहश्यमें         | संकेत मान-   |
| पत्तिके प्रामाण्यका        | ने में दोषा          | शंका झौर     |
| समर्थन                     | <२ उसका नि           | राकरण २१-२३  |
| १०.वेदपौरुषेयत्वसिद्धि १-  | ३६ १०. शब्दको ।      | गौद्गलिक     |
| १. मीमांसकोंद्वारा सब-     | स्वीकार              |              |
| ज्ञाभावकी आशंका            |                      | द्वारा एक-   |
| २. उसका निराकरण            | २ श्रोत्रप्रवेश      | गदि दोषों    |
| ३. पद्वाक्यात्मकत्व-       |                      | ांका और      |
| हेतुद्वारा वेदके पौरु-     |                      | गरकरण २४-२६  |
| षेयनाकी सिद्धि             | ३ ११. अध्ययनपूर      |              |
| ४. वर्षनित्यताका खंडन ४-   | - द्वारा वद          | में अपौरु-   |
| ४. प्रत्यभिज्ञासे वर्णोंको | षयताका               | सिद्धि और    |
| नित्य सिद्ध करनेमें        |                      | राकरण २७-३०  |
| दोषप्रदर्शन ६–             | १२ १२. अस्मरण्       |              |
| ६. वर्णींको नित्य न        | ें अपौरुषेय          |              |
| माननेपर संकेत न            |                      | र उसका       |
| बननेकी आशंका               |                      | खंडन ३१-३६   |
| त्र्यौर उसका समा-          | ११. परतः प्र         |              |
| धान १३–                    | <sub>१६</sub> सिद्धि | ··· १−२=     |
| ७. चित्य-व्यापि समा-       | १. मीमांसकों         | के स्वतः     |
| न्यका खंडन १७-             | १६ प्रामाख्यव        | ादका         |
| प. साहश्यात्मक सामा-       | निराकरय              | और अप्रा-    |
| न्यकी सिद्धि और            | मार्यकी              | तरह परतः     |
| उसीमें संकेतकी             | प्रामाण्यव           | ही सिद्धि १० |

विषय-सूची

| WWW | .jain | elibr | ary. | org |
|-----|-------|-------|------|-----|
|-----|-------|-------|------|-----|

| विषय                             | कारिका             | বিষয                                                         | कारिका        |
|----------------------------------|--------------------|--------------------------------------------------------------|---------------|
| २. दोषाभाव ही<br>है              | गुग<br>११-१७       | २. त्र्रनुमानसे व्याप्ति-<br>ज्ञान माननेमें                  | -             |
| ३. गुंगसिद्धि                    | १⊏–२६              | <b>अनवस्था</b>                                               | 3             |
| ४. प्रामाएयकी ्प                 |                    | ३. व्याप्तिप्राहकत्वेन तः<br>प्रामार्ण्यसिद्धि               | τ̂-<br>ε      |
| उत्पत्ति झौर<br>इप्तिका उपसं     | ह़ार २७–२⊏         | प्रानारपासाछ<br>४. तर्कके ऋग्रहीतार्थ-<br>प्राहित्वका समर्थन |               |
| १२. अभावप्रमाग                   | दूषगा-             | ४. विषयप्रहणमें तदुत्प-                                      |               |
| सिद्धि                           | १-१६               | त्त्यादिसम्बन्धकें                                           |               |
| १.                               |                    | निराकरणपूर्वेक<br>योग्यताकी सिद्धि                           | <b>≀</b> ₹–१७ |
| होनेकी आश्र<br>और उसका र         | (कि) 👘             | ६. तर्कप्रमाण ही व्याप्ति<br>प्रहण करनेमें                   | -             |
|                                  | ततु-<br>ाःः १−२    | समर्थ है                                                     | १न            |
| २. त्र्रमावप्रसाण<br>मान तथा प्र | -                  | ७.  ऋन्यथानुपपत्ति और<br>तथोपपत्तिमें ऋभेद                   |               |
|                                  | त्ववास<br>ःःः ३–१० | द. सवँज्ञसाधक हेतुके                                         |               |
| ३. भावसे भिन्न                   | अभाव-              | निर्दोषपनेकी पुष्टि '                                        | २१            |
| प्रमाणका प्र<br>त्र्यभाव न       |                    | १४.गुगगुगीत्रभेदसिद्धि                                       | -             |
|                                  | व ११-१६            | १. त्रनुमानसे गुए-गु<br>त्रभेद साधन                          | णा-<br>···· १ |
| १३. तर्कप्रामाएय                 | ासिद्धि १-२१       | २. समवायसे अभेदवु                                            | দ্বি          |
| १. प्रत्यत्तसे व्य               | ान्नि-             | होनेकी आशंका अ                                               |               |
| प्रहण असम्ब                      | मव १               | उसका निराकरण                                                 | ર–ફ           |

| धिषय                                                                                                                                                                                                                                                       | कारिका                                                                                       | विषय                                                                                                                                                                                                                             | कारिका                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३. गुग्र-गुग्रीकी                                                                                                                                                                                                                                          | अमेद                                                                                         | तादात्म्यसंबंध                                                                                                                                                                                                                   | की सिद्धि ४३                                                                                                                                 |
| बुद्धि त्रसिद्ध                                                                                                                                                                                                                                            | नहीं है ७                                                                                    | १२. उनमें समवाय                                                                                                                                                                                                                  | मानने                                                                                                                                        |
| ४. बौद्धाभिमत क                                                                                                                                                                                                                                            | ल्पत                                                                                         | में दोष प्रतिप                                                                                                                                                                                                                   | ादन '''' ४४                                                                                                                                  |
| <del>त्</del> र्राभेदका निर                                                                                                                                                                                                                                | करण ६-२२                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                              |
| ४. वास्तविक अभे                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                              | स्थादि दूषग्                                                                                                                                                                                                                     | ···· xx-vo                                                                                                                                   |
| सिद्धिपूर्वक बैं<br>सम्मत दो ज्ञा                                                                                                                                                                                                                          | નોં                                                                                          | त्रह्मदृ्षणसिद्धि<br>१. स्वतः त्रह्मनिण                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                              |
| का निराकरण<br>६. अभेदबुद्धिके व<br>न्तताकी सिद्धि<br>७. पूर्वोक्त हेतुके छ<br>द्वचादि दोषोंव<br>अभावका सम<br>द. दृष्टान्तमें साध्य<br>लताका अभाव<br>ह. गुर्णादिमें यौगा<br>भिमत श्रौपचा<br>संख्याका निर<br>रण और वास्त<br>राख्याकी सिदि<br>१०. औपचारिक संय | प्रभ्रा-<br>२ २१३३<br>ग्रेसि-<br>हे<br>थेन ३४<br>विक-<br>विक-<br>रिक<br>क-<br>विक<br>इ ३७-४७ | खरडन<br>२. त्रविद्याका कथ<br>३. परतः ब्रह्मनिर्ण<br>दोष<br>४. कल्पित भेदका<br>करण और व<br>भेदकी सिद्धि<br>४. ब्रह्म-जीव भेदगि<br>६. परको त्रविद्या<br>माननेमें दोष<br>७. परसे ब्रह्मसिद्धि<br>पर ज्ञानाद्वेतव<br>सिद्धिका प्रसंग | ···· ४२-४३<br>न ४४-४४<br>यमें<br>···· ४६-६०<br>निरा-<br>तास्तव<br>६१-६४<br>सद्धि ६४-८०<br>रूप<br>रूप<br>: ६१-९६<br>सानने<br>ती भी<br>त ६०-६१ |
| रु. आपचारिक सर<br>स्वीकारमें षुनः                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                              | <ul> <li>प्रमाणसे ब्रह्मकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                              |
| रवाकारम युगः<br>प्रदर्शन                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                              | माननेपर प्रमा<br>प्रमेयके भेद्से                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                              |
| •                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                              | प्रमयक मदस<br>सिद्धिका प्रसंग                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                              |
| ११. गुणादि और स                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                  | 1 62-100                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                            | ્રાવારા પ્ર૦                                                                                 | २६ पर देखिए )                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                              |



# [ १. जीव-सिद्धिः ]

[नमः श्रीवर्द्धमा]नाय स्वामिने विश्व-वेदिने । नित्यानन्द-स्वभावाय भक्त-सारूप्य-दायिने ।।१॥ सर्वे<sup>3</sup> सौख्यार्थितायां<sup>3</sup> च <sup>3</sup>तदुपाय-पराङ्मुखाः । तदुपायं ततो वद्त्ये न हि कार्यमहेतुकम् ।।२॥ यद्यहेतुकमेवेदं<sup>×</sup> कचित्कस्यचिदेव किम् ? सर्वेषामपि किं न स्यात्सौ[ख्यं वा दुःखमेव वा] ।।३॥ नैतत्कफादिकार्यं स्यात्तद्वतामप्यतद्दृरोः । नापि कान्तादिसम्पर्कात् कान्ता हि कचिदन्तकः ।।४॥ कुतस्सर्वाङ्ग-सौम्येऽपि केनचित्कश्चिद्दूह्यते । मह्यते कोऽपि पद्त्यादिर्भन्नकेरपि रच्चितः ।।४॥ <sup>s</sup>धर्माऽधर्मौ ततो हेतू सूचितौ सुख-दुःखयोः । पितुः [कारणसत्त्वेन पुत्र]वानानुमीयते ॥६॥

१ प्राणिनः । २ सौख्यस्यार्थिनस्तेषां भावः सौख्यार्थिता तस्यां सौख्या-थितायां वर्तमानाः सन्ति सौख्यमिच्छन्तीति भावः । ३ सौख्योपायरहिताः । ४ सौख्यरूपं कार्यम् । ४ सौख्यं स्यात् । ६ 'धर्माधर्मों स्तः प्राणिनां सुख-दुःखान्यथानुपपत्तेः' इत्यनुमानमत्र दृष्टव्यम् ।

परोत्तयैवाऽनुमेष्टा चेत् , स्वोत्तया सा नेष्यतः(ष्टिता) कुतः ? व्यभिचारेण तन्नेष्या, नाऽध्यत्तं चाविशेषतः ॥७॥ निर्बाधं तत्प्रमाणं चेत्, श्रनुमाऽप्यस्तु तादृशी । पितामहानुमानं हि निर्बाधत्वेन सम्मतम् ॥<॥ धर्मादि-कार्य सिद्धेश्च तत्कर्त्ताऽऽत्माऽपि सिद्धचति । कार्यं हि] कर्त्ट सापेत्तं तद्धर्मादि सुखावहम् ॥ध॥ 'तत्कर्ताऽऽत्माऽस्ति, सौख्यादेरन्यथानुपपत्तितः ।' इत्यर्थापत्तितः सिद्धचेत्सं आत्मा परलोक-भाकु ॥१०॥ न हि सौख्यादिकार्यस्य धर्मादेरिह दर्शनम् । तत्तत्कर्त्ता भवेत्प्राक च पश्चाच्चेत्तस्य नित्यता ।।११।। तत्त्वान्तरं सदा चित्, सुसदहेतुक-भावतः । षट्[िश्वच्यादिभ्य इ]त्येवमनुमाऽप्यस्य साधनम् ॥१२॥ चिद्स्तित्वे विवादो न चार्वाकस्याऽपि, तेन च । भूत-संहति-कार्यस्य ज्ञानरूपस्य कल्पनात् ॥१३॥ नेयं कायस्य कार्यं स्यादात्मज्ञेनाऽप्यतद्प्रहात् । ग्रह्यते हि घटादिकैंचिंकार्याप मृदादिकम् ॥१४॥ स्वसंवेदनाज्ञजाभ्यां हि नीय[मानत्वमे]नयोः। प्रतीति-भिन्न-मानाभ्यां नैवं कारए कार्ययोः ॥१४॥ भूतसंहति कार्यत्वं तन्न ज्ञानात्मकाऽऽत्मनः । इत्यहेतुकता-सिद्धेईतोर्नासिद्धिदूषणम् ॥१६॥ श्रविनाभाविताऽप्यस्य व्यभिचाराद्यभावतः। कादाचित्कं न दृष्टं हि किब्रिच सदहेतुकम् ॥१७॥ ज्ञानं [कायस्वभाव ] स्यात्तन्न तत्त्वान्तरं ततः । प्रतिज्ञार्थेकदेशः (शोऽ)स्यात्सि (मि)द्विरित्यपि दुर्मतम् ।।१८।। नैतत्कायस्वभावः स्याद्भिन्न-पर्याय-दर्शनात् । न हि बाल्यादिवत्कायाद्रागादेरपि सम्भवः ॥१६॥ भिन्न-पर्याय-वत्त्वं हि स्वभावस्य न युज्जते । तद्वत्त्वे हि स्वभावित्वं तत्तत्त्वान्तरमे[व तत् ] ॥२०॥ [पि]मो(ष्टो)दक-गुडादिभ्यो जाता द्रव्यान्तरं सुरा । न स्वभावस्ततोऽस्याः स्याद्भिन्न-पर्यायिताऽपि च ॥२१॥ ततस्तत्त्वान्तरत्वे चाकार्यत्वेऽपि च देहिनः । भूतवज्ञित्यताऽपि स्यात्सदहेतुकाता-स्थितेः ॥२२॥ एवं स्यात्परत्नोकोऽपि नास्तिको नास्तु तर्कवान् । बाधानाहिदे(धाऽनासादि)[तः स हि] विपरीतधियो हि सा ॥२**३॥** सत्त्येवाऽऽत्मनि धर्मे च सौख्योपाये सुखार्थिभिः । धर्म एव सदा कार्यो न हि कार्यमकारसे ॥२४॥

इति श्रीमद्वादीभसिंहसूरि विरचितायां स्याद्वादसिद्धौ चार्वाकं प्रति जीवसिद्धिः ॥१॥

[ २. फलभोक्तृत्वाभाव-सिद्धिः ]

च्चििकैकान्तपत्ते तु धर्मो [न स्यात्फलात्य]यात् । धर्मकर्तुः च्चिणध्वंसान्न हि स्वर्गादि-भागयम् ॥१॥ कार्य कारण-सन्तानास्कर्तु रेव फलं यदि । ऋस्तु वा तत्फलं कर्त्रा लब्धं स्यात्कि तु नैव वा ॥२॥ नैव चेत्तत्फलाभावः स्याद्बौद्धैरपि सम्मतः । लब्धं चेन्नित्यता कर्तु र्यावत्फलमवस्थितेः ॥३॥

#### स्याद्व।द-सिद्धौ

क्तुतिस्य कत्रो धर्म]स्य कत्री लब्धं हि नापरैः । ऋस्मिन्मृतेऽन्यलब्धं तु तेन लब्धं कथं भवेत् ॥४॥ पुत्रादिलव्धं तल्लब्धमिति वागेव नार्थवत् । ज्जन्यथा पुत्रभुक्तयेव भुक्तवानस्तु तत्पिता ॥४॥ व्यवहारेण संघृत्या वा लब्धं तेन चेन्मतम् । संवृति व्यवहाराभ्यां को नामा[र्थो विवत्ति]तः ।।६।। धर्मकत्रो फलं लब्धमित्यर्थः किं विवत्तितः। नैवेत्यर्थोऽथवा लब्धं कथख्रिदिति वा भग्रेत् ॥७॥ पूर्वपत्त-द्वयेऽप्युक्तं दूषणं, स्व-मत-त्तयात् । नेष्ट्रस्तृतीयपत्तोऽपि, तयोर्थोऽपि नापरः ॥=॥ किल्ब, कत्रो फलं लब्धं न वा किमिति [कथ्यताम्]। न्त्र ] प्राह्यः फलमस्तीति वाद्यप्रस्तुतसाधनात् ॥ १॥ नास्ति कर्त्रेति चेत्कर्तुः फलाभावोऽभिसम्मतः। फलाभावेऽपि धर्मोक्तेः सम्मता च स्ववख्रना ॥(०)। एकत्व-विभ्रमाद ही कर्तु रेव फलं वदेत् । नैवं योगीति चेदेवमपि स्यात्सोऽपि वस्त्रकः ॥ १॥ [न धर्मे] एक एवायं तत्फली च तदा वदेत्। धर्मोऽकार्यः फलाभावात् कर्तुं रित्येव नान्यथा ॥१२॥ किञ्चात्र फलसद्भावात्कर्त्रा लब्धं फलं यदि । त्राप्य(न्य)संसार(रि)मात्रेण मुक्तस्याप्यस्तु संवृतिः (तेः) ॥ ः यत्कार्यं येन सञ्जातं फलं तस्यैव तत्ततः । संसार(रि) जिना] नामेव फलं मुक्तस्य नेत्यसत् ॥१४॥ फलकृत्वेऽपि तत्कत्रों न तु लब्धं हि तत्फलम् । तदापि लब्धमित्युक्तौ मुक्तेनापीति कच्यताम् ॥१४॥

मुक्तान्ययोः फलादुभेदे विनाशे चाविशेषतः । विशेषरचेत्कथंचित्तौ देहिनोऽन्यस्य सर्वथा ।।१६।। विशेषः स्यादुपादानोपादेय[ः खलु जा]तु न । मुक्त-संसारिणास्तस्मान्नोक्तं दूषणमित्यसत् ॥१७॥ स विशेषो यतः कर्त्रा लब्धं स्यात्फलमीदृशम् । विशेषस्थायिता सा तु नेष्टाऽन्यैः कि विशेषकैः ॥१८॥ किञ्च न स्यादुपादानमथोऽन्यन्मेति सर्वथा। च्रणानां भेद-नाशित्वसाम्या त(त्त)त्सन्त तश्च नः (न) ॥१६॥ [च्रणानामेकचित्तानां]स्यात्सादृश्यं देश-कालजम् । नैरन्तर्यं तथासत्तोपलम्भरचैककार्यता ॥२०॥ इति चेत्रिरंशवादेन सादृश्यमथवाऽस्ति चेत् । जनकात्मजयोश्च स्याज्ज्ञानत्वेनापि साम्यतः ॥२१॥ देशकालो(लौ) न बौद्धानां नैरन्तर्यं ततः कुतः । तथासत्तोपलम्भस्तन्ने[रन्तर्यं तु न भवेतू ] ॥२२॥ न च कल्पितदेशादिनैरन्तर्यं तु कार्यकृतु । त्रथेष्टं कार्यंकुत्तच भवेद्वास्तवमेव तत् ॥२३॥ न ह्यवास्तवतः कार्यं कल्पिताग्नेश्च दाहवत् । न हि मिथ्याऽहि-दंशात्सा मृतिः किन्तु महाभयात् ॥२४॥ एककार्यविधायित्वं [नैरन्तर्यं च न भवेत्]। ]त्युद्धरणादौ स्यादेकसन्तानता न किम् ।।२४।। यत्र सोऽहमिति ज्ञानमुपादानान्यरूपकः । सन्तानोऽऽत्रैव चेद्स्तु तज्ज्ञानं च कचित्कुतः ॥२६॥ एकत्ववासनातश्चेत्सा हि तज्ज्ञानसम्भवात् । तज्ज्ञानाविषये न स्यादित्यन्योन्यसमाश्रयः ॥२७॥

X

कचि[द्वासना-सद्भावे क] चित्तज्ज्ञानसम्भवः । तत्सम्भवे कचिद्भावो वासनाया इति स्फुटम् ॥२८॥ वासनांता (नातो) न तज्ज्ञानं सन्तानादिति चेच न। तज्ज्ञाने हि कचिज्जाते सन्तानस्तत्र तत्कचित् ॥२६॥ तज्ज्ञानस्य कचिद् दृष्टे नान्योन्याश्रयदूषणम् । इति चेद् दृष्टमिष्टं [हि चान्योन्याश्रय]दूषणम् ॥३०॥ बीजाङ्क\_रादिवत्सः स्यात्प्रबन्धोऽनादिरित्यसत्। स्यादभेँदोऽत्र चास्तीति न दृष्टान्तोऽन्यवादिनाम् ॥३१॥ कायँ-कारण-मात्रेण सन्तानस्य प्रकल्पनम् । जनकात्मजयोश्च स्यादुबुद्ध-संसारिग्गोरपि ॥३२॥ कार्यं कारणरूपत्वमस्त्येव हि तयोरपि । देहिनां ड़ुद्धवेदित्वात्ते कार्यं स हि कारणम् ॥३३॥ विषयोऽकारणं नेति बौद्धानां ह्याभिवाञ्चिलत: । साहश्यादेरसत्त्वं चेइत्तमत्र सदुत्तरम् ॥३४॥ यथैकार्थकिया-हेतुः सन्तानस्तौ तथा न चेतु। तयोः सन्तानतायां किं तत्कियाऽत्र न सम्भवेत् ॥३१॥ कार्य-कारण-रूपत्वेऽप्यनयोः सन्ततिर्न चेत। सन्तानाभाव एव स्यान्निमित्तान्तर-हानित: ॥३६॥ सन्तानत्व-निमित्तं हि कार्य-कारण-मात्रकम् । तस्मिन्नपि न तत्त्वं चेत्तत्किमन्यत्र सम्भवेत् ॥३७॥ स्याद्धि लत्तरायक्तेऽपि बाधे लत्तराद्रपणम् । तन्न स्यात्सन्ततिः कापि भेद-नाशित्व-साम्यतः ॥३८॥ तस्यां चेत्तदसाम्यं स्याद्भवेत्स्यात्राशिःभिन्नता । न हि स्वस्य स्वतोऽसाम्यं साम्यासाम्यं हि भेदिनोः ॥३६॥

Ę

युगपस्क्रमतो वस्तु वास्तव्यानेकधर्मकम् । सन्ताना(न)व्यवहारादेरन्यथानुपपत्तितः ॥ १ ॥ कार्यकारणरूपं [ तत् ] चित्तमेकं हि सन्ततौ । नो चेत्पूर्वापरापेत्तं तद्रूपं तत्र सा कुतः ? ॥ २ ॥ कार्यादिधर्मभेदः स्याद्व्यावृत्येति न युक्तिमत् । तस्याभावादभिन्नत्वान्न नानात्वसम्भवः ॥ ३ ॥ त्रयुक्त्यतिप्रसङ्गाभ्यां सर्वशून्यत्वसम्भवात् । धर्मभेदानुपायश्च नापोहान् (दु) धर्मभेदधीः ॥ ४ ॥

## [ ३. युगपदनेकान्त-सिद्धिः ]

कार्यकारणमात्रत्वं तन्निमित्तं यतस्तयोः ॥ ४० ॥ तत्सिद्धौ मुक्तकार्यत्वात्संस्रतेर्मु किरस्थिरा । तदसिद्धौ च सन्ताने कथख्रिद्धे द-नाशिता ॥ ४१ ॥ उपादानादुपादेये तद्भे दादिः स दृश्यते । त्रप्तानादुपादेये तद्भे दादिः स दृश्यते । त्रत्यभिज्ञाख्यबोधोऽयं स बोधो यदि सर्वदा । निद्तिप्तचीवरादायी तस्करोऽसत्यवागपि ॥ ४३ ॥ ततः कथञ्चित्रत्राशित्वे कत्रो लब्धं फलं भवेत् । तन्नाशो नेष्यते तस्माद्धर्मोऽकार्योऽस्तु सौगत्तैः ॥ ४४ ॥ इति श्रीमद्वादीभसिंहसूरि-विरचितायां स्याद्वादसिद्धौ बौद्धवादिनं प्रति स्याद्वादानभ्यु ग्रमे धर्मकर्तुः फलभोक्त्वाभाव-सिद्धिः ॥२॥

तद्वेषे (द्वेदे)ऽप्येकसन्तानात्तैवासि(र्वा सि)द्धर्च त्तयोरपि ।

नाध्यत्तमिह युक्तिः स्याद्वस्तुन्येवाऽस्य ' सम्भवात् । **त्रवस्तुन्यप्यपोहे चेत्कल्पनात्वान्न**तत्प्रमा ॥ ४ ॥ विकल्पापोहसामान्यग्रहीतावासनोद्भवः । वस्तुन्यभेदसादृश्यकल्पनात्मेति पोषणातः ॥ ६ ॥ युक्तिश्चेदनुमानो (माऽन्यो)ऽन्यसंश्रयः सा हि सिद्ध्यति । **ऋपोहसिद्धसाध्यादिधर्मभेदं तयैव सः ॥** ७ ॥ विकल्पो नाऽत्र युक्तिः स्याद्बाह्ये सत्येव न ह्ययम् । वतैते यदि वर्तेत किं न प्रत्ययवत्प्रमा ॥ म ॥ बाह्यत्व-विद्यमानत्वव्यतिरिक्तान्वितत्वतः । ब्यतिरिक्तेऽपि तद्रूपविदेव हि विकल्पधीः ॥ ६ ॥ तया सिद्धादपोहाच्च धर्मभेदो न वस्तुषु । तस्य वस्तुष्वसद्भावात्कल्पनारोपितात्मनः ॥ १० ॥ एकत्वाध्यवसायाच्चेदस्तु वस्तुष सम्भवः । नैकत्वस्याऽप्यसद्भावात्तेष्वारोपितरूपिगः ॥ ११ ॥ तस्याऽप्येकत्व-निर्णीतेरन्यतस्तत्र सम्भवे । अनवस्था ततो युक्तिरपोहेन विकल्पधीः ॥ १२॥ किञ्चैकत्वसमारोपाद्धर्मभेदेऽपि वास्तवे । किन्नारोपितवह्तित्वादाहो माखकादपि ॥ १३ ॥ किञ्च प्रत्यच्तमन्यद्वा नैकत्वाध्यवसायछन् । सत्येतरार्थयोर्व्टु त्तिः प्रत्यच्चादेनं हीष्यते ॥ १४ ॥ **श्रत्यत्तं खलु सत्ये स्यादसत्येऽर्थेऽनुमा**दिकम् । न चैकार्थविदा शक्यं द्विष्ठमेकत्वकल्पनम् ॥ १४ ॥

#### १ प्रत्यत्तरुय |

**त्रपोहः कल्पनात्माऽयं न भवेदपि वस्तुष्** । भवेद्वस्तुगतापोहो वस्तुसाङ्कर्यमन्यथा ॥ १६ ॥ ततोऽयं धर्मभेदश्चेद्वस्तु-तद्भेद-विद्विषाम् । तदपोहेऽप्यवस्तुत्वमेवं चातिप्रसञ्जनम् ॥ १७॥ खण्डादाविव चान्यत्र गुल्मादावपि सम्भवेत् । कर्काद्यपोह एवं स्यात्तच गोव्यपदेशभाक् ॥ १८ ॥ खर्रडादावपि तेनैव गोशब्दस्य प्रवर्तनात् । एवं गामानयेत्युक्तौ गुल्मादेरपि तद्भवेत् ॥ १९॥ श्रगोनिवृत्तिगौंरेवं तत्सङ्कोतकृतेस्ततः । गुल्मादेरप्यगोत्त्रेन न गोत्वमिति चेदसत् ॥ २०॥ त्रगोत्वं खलु गुल्मादेः खण्डादौ गोत्व-सिद्धितः । सा च गुल्माद्यगोत्वे स्यादित्यन्योन्यसमाश्रयात् ॥ २१ ॥ चाह-दोहादिकार्यस्य खण्डादावेव सम्भवात् । तत्र तद्वत्रपदेशः स्यान्नान्यत्रेति न युक्तिमत् ॥ २२ ॥ तत्कार्यस्यापि तत्रैव गुल्मादावपि सम्भवेत् । तदपोहकृतं कार्यं तस्मिन् सति कुतः कचित् ॥ २३ ॥ शक्तिसाम्य हि खण्डादौ तत्तत्कार्यमिहैव चेत् । गोत्वं चात्र त[दापि स्याद]पोह इति सुस्थितम् ॥ २४ ॥ तदपोहेऽपि गुल्मादौ तत्कार्यानुपलम्भतः । खरडादिसदृशत्वेन गुल्मादेश्चाप्रतीतितः ॥ २४ ॥ किञ्चैकत्वसमारोपः पूर्वापरघटचरो । सादृश्यादेव बौद्धानां तचापोहस्तथा सति ॥ २६ ॥ कपालघटयोश्च स्यात्सादृश्य[मविशेषतः] । घटाद्यपोहस्तद्वेतुः घट-वर्धितयोरपि ॥ २७ ॥

नापोहमात्रं तद्वेतुस्तद्विशेषः स नेह चेत्। किमवस्तुन्यपोहे स्याद्विशेषो वस्तुसम्भवः ॥ २८ ॥ तत्तयोरपि सादृश्यं भवत्येव ततो भवेत् । तत्रैकमिति धीर्यद्वत्पूर्वापरवटंच्रेगे ॥ २६ ॥ एकार्थक ' रयम् । नास्त्येकत्वसमारोप इत्युक्तिः प्राङ्निरूपिता ॥ ३० ॥ किञ्च कर्काद्यपोहश्चेद्समः खरुड-मुरुडयोः । समानप्रत्ययो नास्मात्समश्चेत्स्वमतच्युतिः ॥३१॥ ततोऽसङ्करभावेन वस्तुनः प्रतिपत्तये। तिर्यगूर्ध्वगसामान्यात् [ समानप्रत्ययो भवेत् ] ॥ ३२ ॥ व्यावृत्त्यैकस्वभावत्वे सा स्वतोऽपीति शून्यता। स्वस्वरूपादि यन्नो चेन्न भवेत्तत्स्वभावता ॥३३॥ व्यावृत्ति(त्ती)नां स्वतो भेदे भवेत्तासां च वस्तुता । न ह्यवस्तुनि नीरूपे स्वस्वरूपेण भिन्नता ॥३४॥ ततो नानात्मकं वस्तु व्यावर्त्या त(त्त १)दभिदेति चेत् । 'नित्यादेः स्यात्ततोऽभिदा ॥ ३४ ॥ नित्यादेः कल्पितत्वं चेत्स्यादन्योन्यसमाश्रयः । नित्यादौ सत्यनित्यादिः तस्मिन्नित्यादिरित्ययम् ॥३६॥ बुद्धौ भेदावभासेन नित्यादेश्चेद्भिदा तथा । श्रन्यत्राऽपीति तदुभेदो न स्याद्व**श्वावते(र्त्य)मेदतः ॥ ३७** ॥ ब्यावर्ता(त्यां)त्तद्भिदा [भेदुश्चिदचि]द्वस्तुब्यवस्थितिः । अचिदेव हि चित्र स्याद्वद्यावृत्तेश्चेतनान्तरात् ॥ ३८ ॥ त्र्यचिदन्या चिदित्येवमादौ सच्चेतितं ततः । चिदन्तुरं च चिच्चेत्स्यादत्राऽप्यन्योन्यसंश्रयः ॥ ३६ ॥

बुद्धौ भेदावभासेन व्यावृत्तेश्चेद्भिदा तदा। शब्दत्वादेश्च भेदः स्याद्बुद्धौ बोधावभासतः ॥ ४० ॥ [मेदामेदामि]धायित्वाच्छब्दशब्दत्वशब्दयोः । . मेदावभासनं चास्ति नो चेत्पर्यायशब्दता ॥ ४१ ॥ भेदावभासने न स्यात्प्रतिज्ञार्थेंकदेशता। शब्दत्वस्येति चेत्तच स्याद्नित्यत्वसाधनम् ॥ ४२ ॥ धीभेदेऽपि न तदुभेदो व्यवच्छेद्यभिदत्ययात् । **त्रशब्दो हि व्यवच्छेद्यः शब्दशब्दत्वयोर्द्व**योः ॥ ४३ ॥ .....शत्वं ततः स्यादिति चेत्तथा। छतकत्वं न हेतुः स्याद्वच्चच्छेद्यं हि नाऽस्य च ॥ ४४ ॥ अकृतस्यानभीष्टत्वात्तच्चेरकल्पितमिष्यते । कल्पनाऽन्यत्र किं न स्यात्तत्तत्ताधन भवेत् ॥ ४४ ॥ ब्यावृत्तेश्चेत्समारोपभेदादुभेदस्तदा कथम् । सत्त्वस्यात्र हि नारोपः स चेत्सत्त्वस्य साध्यता ॥ ४६ ॥ [न सत्त्वस्या] पि चेदत्र दोषान्योद्धोषर्खं कथम् । तन्न व्यावृत्तिभेदः स्याद्वश्चावर्त्याद्वै स्वतोऽपि च ॥ ४७॥ च्यावृत्त्या धर्मभेदोऽपि वास्तवः किमवास्तवः । पूर्वश्चेत्स्यादनेकान्तः परश्चेत्सन्ततिः कथम् ॥ ४५ ॥ पूर्वापरत्तुणापेत्तुकार्यंकारणरूपयोः । कचित्त्त्रेगे निरंशेऽपि वास्तवत्वे [तयोश्च हि] ॥ ४६ ॥ चित्तं कारणमेवाऽस्मिन्नान्या कारणतेति चेत् । कुशलाकुशलत्वं च न चित्ते दातृ-हिंस्रयोः ॥ ४० ॥ तथा च दातुः स्वर्गः स्यान्नरको हन्तुरित्ययम् । नियमो न भवेत्कि नु विपर्यासोऽपि सम्भवेत् ॥ ४१ ॥

दानादिसहकुद्युक्ता चेत्ता चायं न नस्य तैः । नो चेदतिशयो धा(याधा)[नं कथं स्यादा]निता च तत् ।।४२॥ विनाऽप्यतिशयाधानं चित्तात्तत्सहितादयम् । नियमश्चेत्तथा किं न नित्यादर्थक्रिया भवेतु ॥ ४३ ॥ प्रकृत्या नियमोऽयं चेचिच्चैवं भूत-संहतेः । प्रकृत्यैव विजातीयकार्यस्यापि हि सम्भवः ॥ ४४ ॥ स्वालचण्यातिरिक्तं चेच्चिदचित्वं स्वलचगे। [भूतिसंहतिर]त्र स्यादन्यथा सा हि शब्दतः ॥ ४४ ॥ व्यावृत्त्या चिद्चित्वं च वास्तवं किमवास्तवम् । पूर्वं चेत्स्यादुनेकान्तः परं चेदुभयं समम् ॥ ४६ ॥ तथा स्याच्चेद्रपादानमचिच्चे त मतान्तरम् । ततश्चित्ति एव स्यादित्ययं नियमोर्ऽाप न ॥ ४७॥ दातरेव ततः स्वर्गो [नास्याप्यस्ति नि]यामकम् । न ब्यावृत्त्यादिनाऽप्येष नियमो मानगोचरः ॥ ४८ ॥ न हि संसारिणां मानात्रियमे(मो) दृश्यतेऽधुना। बोद्धागमस्तु मानं न मान-द्वैविध्य-हानितः ॥ ४६ ॥ अनुमानात्मकः सोऽपि मानं चेल्लिङ्गमात्रकम् । न हि तन्नियमे किंचिदविनाभावि [ साधनम् ] ॥ ६० ॥ ञनुमानं तु लिङ्गार्थं तल्लिङ्गं च त्रिधा मतम् । कार्यलिङ्गं तु नाऽत्रास्ति कार्यस्यैवाविनिश्चयात् ।। ६१ ।। कार्यकारखयोर्यस्म।न्नैरंश्ये नियतिज्ञयः । भावस्यैवाऽत्र साध्यत्वात्तन्न चानुपलम्भनम् ॥ ६२ ॥ स्वभावाख्यं च वस्तुत्वे साध्यसाधन[धर्मथोः]। व्यावृत्त्या तद्युक्तत्वात्तथा चैकमनेकधा ॥ ६३ ॥

स्याद्वाद-सिद्धौ

किञ्च ब्याप्तिप्रहोऽध्यत्तात्साध्यसाधनधर्मयोः । प्रहणादेव तन्निष्ठा न हि प्राह्या तद्म्रहे ।। ६४ ॥ स्वालच्च रयमिवामिथ्या गर्ममेदोऽच्च जप्रहात् । व्याप्तिश्चेदनुमा-ग्राह्या न स्थितिर्नापरा प्रमा ॥ ६४ ॥ [न वा स्म]रएशक्तेः स्यान्नियमोऽयं न चान्यथा। व्यावृत्त्यादेरहेतुत्वान्नियमे च प्रमात्ययात् ॥ ६६ ॥ कार्यत्वमपि चित्ते स्याद्वास्तवं यद्यवास्तवम् । कारणत्वं च मिथ्या स्यात्कार्यापेत्तं हि कारणम् ॥ ६७ ॥ एवं सत्त्वमनित्यत्वमपि चित्तेऽस्तु वास्तवम् । नान्यथा [चेतनं यस्मा] दवस्तुत्वात्स्वलच्च गम् ।। ६८ ।। भेदश्चेत्कारणत्वादेशिवत्तात्स्यात्सर्वथा तदा । कारणत्वादिकं किंचिदन्यद्रूपाद्रसादिवत् ।। ६६ ।। त्रभेदैकत्वमेव स्यान्न च पत्तान्तरं कथम् । पत्तद्वयेऽपि लभ्धं स्याचित्ते कारएगतादिकम् ॥ ७० ॥ इत्यादिचोद्यमप्यत्र बौढैश्च द्वेष्य[ कारएम् ] । [चोद्य]स्याकारणत्वेन किं न तन्नियमत्त्तयः ॥ ७८ ॥ तत्त्तयेऽपि वृथा दानं हन्ताऽपि स्वर्गभाग्यतः । ततो गत्यन्तराभावात्स्यादुभेदाभेद इष्यताम् ॥ ७२ ॥ चित्तं कारणमित्यस्ति प्रतीतिश्च तथा प्रहात् । भेदाभेदप्रतीतिश्च नान्या सम्बन्धदूषणात् ॥ ७३ ॥ [मेदामेदात्मको बोध]स्तैरेवात्रेष्टमन्यथा । नियम-ध्वंसनादेवं वस्त्वनेकात्मकं सक्क्त् ।। ७४ ।। इति श्रीमद्वादीभसिंहसूरि-विरचितायां स्याद्वादसिद्धौ चुणिकवादिनं प्रति युगपदनेकान्त-सिद्धिः ॥ ३ ॥

## [ ४. क्रमानेकान्त-सिद्धिः ]

पूर्वापरेपू चित्तेषु नैकत्वं चेत्तदा कथम् । सन्ता[नो हि भवेत्तत्र ततः] कर्तुः फलात्ययः ॥ १ ॥ कारणान्यत्वतोऽयं चेज्जनकात्मजयोर्भवेत् । उपादानान्यभावाच्चेत्त च किं न तयोरपि ॥ २ ॥ सर्वथाऽन्योन्यभिन्नानां चित्तानामेव सम्भवत् । तद्भावः स तयोश्च स्यात्स्यादमेदे हि जैनता ॥ ३ ॥ सादृश्यभावतस्तत्र तद्भावो यदि ने[ष्यते]। तिद्भावो न तदा तत्र सा]दृश्ये हि विनश्यति ॥ ४ ॥ देश-कालकृतं तत्र नैरन्तर्यं न चेदसत्। न हि स्वलत्तरणाद्भिन्नो देशादिः सौगते मते ॥ ४ ॥ तस्मादेकान्त भेदेऽपि कार्य-कारणरूपतः । तयोस्तद्भावसिद्धचै स्यादेकसन्तानताऽपि च ॥ ६ ॥ यत्र सत्त्वोपलम्भः स्यात्सन्तानस्तत्र चेद्[सत्]। ······· नैरन्तर्यादिना पर: ॥ ७ ॥ किं चाभिमत-सन्ताने सादृश्यादेश्च सम्भवः। कार्य-कारणभावाभ्यामेव स्यात्स तयोर्न किम् ॥ ८ ॥ सोऽहमित्येकविज्ञानादेकसन्तानतेष्यते। तज्ज्ञानं तु तयोर्नास्ति पृथगेव तदीच्तणात् ॥ ६ ॥ इति चेत्सर्वथा भेदे कार्यान्यत्वे [तयोरपि]। [तज्ज्ञानं न भवे]त्कस्माद्यतो नियतसन्ततिः ॥ १० ॥ एकत्व वासना-दार्ढ्या न(न्न) तज्ज्ञानं कचिद्भवेत् । काचित्के सति तज्ज्ञाने सा स्यात्तस्यां हि तत्कचित् ॥ ११॥ प्रकृत्यैवेति चेदेवं भेदाभावेऽपि भेदधीः। अभेदधीवदेव स्यात्प्रकृत्येति मतान्तरम् ॥ १२ ॥ भेदोऽस्ति चेदुबाधत्वात्तत [ त्रुभेदोऽपि कथ्यताम् ] । [ना]पि विरोधतश्चेत्स्यान्न स्यात्सन्तानकल्पना ॥ १३ ॥ तस्मारतन्तान इष्टरचेदुभेदाभेदात्मकरच सः । अमेदरचैकतैवेति कच्चि(चि ?)त्तेष्वेकता स्थिता ॥ १४ ॥ एकत्वं कल्पितादेव सादृश्यादेः चुरोष् न। कल्पनानुपपत्तेश्च कल्पनाहेत्वभावतः ॥ १४ ॥ निरंशः कल्पको न स्यात्तेनैकस्यैव वेदनात् । [इदं सम]मनेनेति वेदनं हि द्विवेदिनः ॥ १६॥ निरंशाद्वि(द्वि) प्रहे नानास्वभावान्न निरंशता । नरोन्मुख-स्वभावेन ज्ञातोऽश्वो हि नरो भवेत् ॥ १७॥ एकस्वभावतोऽनेकवित्तिश्चेत्तत्स्वभावतः । नानाकार्यं प्रधानात्स्यात्तन्न तेन द्वि-चेदनम् ॥ १८ ॥ व स्तवाकेन (विक्रैक ?) रूपश्चेत्कल्पक (:)स्व-मत-त्तयः । [त्रथ चाने]करूपरचेत्कल्पकान्तरतोऽस्थितिः ॥ १६ ॥ तद्धेतुरपि नाऽपोहस्तस्य पूर्वं निषेधनात् । <u> अ</u>थैककार्यकारित्वं तद्धेतुश्चेत्तदृष्यसत् ॥ २० ॥ यथा गो-व्यपदेशे(शः) स्यादेक-कार्य-विधानतः । खण्डादिश्चचुरादिश्च स्याद्रूप-व्यपदेशभाक् ॥ २१ ॥ रूपमित्येकविज्ञानं तस्मादपि [हि जायते]। [तदे]वं व्यपदेशोऽत्र तत्कारित्वं च तन्न सः ॥ २२ ॥ किञ्च चाणिकतः कार्यं सद्भवेदसदेव वा। सच्चेन्न कारणापेत्ता वा (ना)सतो हेत्वधीनता ॥ २३ ॥ प्रागसत्सत्युनश्चेत्स्यात्त्तणिकत्वं विनश्यति । पौर्वापर्ये हि सत्येव वस्तुनस्तद्द्वयं भवेत् ॥ २४ ॥ नैवं स्याद्वादिनां दोषः [सदसद्द्रव्यभा]वतः । च्यक्त्यात्मना ह्यसत्पूर्वं सद्विपत्तात्तदात्मना ॥ २४ ॥ चैत्रैकज्ञानवचित्रे क्रमेखाऽपि च वस्तुना(नः)। कार्यकारणतेष्टा तैस्तथा निर्वाधबोधतः ॥ २६ ॥ व्यक्तिरूपं न चेत्पूर्वं तच्छक्तेरेव भावतः । तथाऽप्यनित्यतैव स्यादभेदे शक्ति-तद्वतोः ॥ २७ ॥ भेदाभेदेऽप्यभेदस्य स[त्वं हि स्यादनित्य]ता । पर्यायस्यैव युक्ता स्याद्भेदैकान्ते हि युक्तता ॥ २५ ॥ इति चेन्न तथाऽनिष्टेर्नेष्टानष्टस्वदशंनात् । द्रव्य-पर्यायतेकस्य वस्तुनो ह्यत्र सम्मता ॥ २६ ॥ नष्ट्रमेव ह्यनष्टं च तथा निर्बाधबोधतः । तत्तत्स्थैर्येतरात्मत्वाद्द्रव्य-पर्यायतेष्यते ॥ ३० ॥ [इव्यपर्यायतै]कस्मिन्न स्यात्तद्धि द्वयोर्यदि । हित्वं च स्यान्नयोद्धाराद् द्रव्यं पर्याय इत्यतः ॥ ३१ ॥ डव्याविनाशे पर्याया नाशिनः किं तदात्मकाः । नष्टाः पर्यायह्तपेए नो चेदुद्रव्य-स्वभावतः ॥ ३२ ॥ किमन्यरूपता तेषां न चेन्नाशस्तदा कथम्। इत्यादिबौद्ववाङ्मौट्यादज्ञाते [ न विकल्पनम् ] ।। ३३ ।। ततः स्यात्कार्यकारित्वं स्याद्वादे युक्ति-भूषितम् । च्चिकैकान्ते तु नैव स्यादुक्त-दूषण-सम्भवात् ॥ ३४ ॥ किञ्च च्चििकतः कार्ये नानाशत्त्यात्मकं च तत् । उपादानं स्वकार्ये हि परत्र सहकार्येपि ॥ ३४ ॥

१ एकसामग्र्यधानस्य रूपादे रसतो गतिः । हेतुधर्मानुमानेन धूमेन्धनविकारवत् ॥ –प्रमाखवार्तिके (१–११) धर्मकीर्तिः ।

यद्य पादानतैव स्यात्सहकृत्वं प[रत्र न]। [अन्ये]रभेदतो वस्तु सहकार्यन्यदेव वा ॥ ३६ ॥ रूपादीनां रसादावप्युपादानत्वमेव चेत् । नोपादानभिदा किं च कार्याणां स्याच सङ्करः ॥ ३७॥ यथा रूपमुपादानं रूपस्यैवं रसस्य च । तथा चायं रसो न स्याद्रूपोपादानरूपवत् ॥ ३८ ॥ [ रसो हि ] न भवेदेष रसोपादानभावतः । रूपस्येव रसस्यापि सहकृत्वं रसे यदि ॥ ३६ ॥ रसस्याभाव एव स्यात्तदुपादान-हानितः। कल्पितं चेदुपादानं कार्यं च स्यादवास्तवम् ।। ४० ।। एवं रूपादिकार्येऽपि वक्तव्यं स्यात्तरो( तो ) भवेत् । एकस्यैव द्विधा शक्तिरुपादा[ नान्य-भावतः ] ॥ ४१ ॥ तद्द्वयत्वं च रूपादेः स्वान्यकार्यं प्रतीचते । रसाद्रपानुमानं च नान्यथा हि प्रसिद्धचति ॥ ४२ ॥ किञ्चैककार्यकारित्वमेकदा यत्तदन्यता(दा) । <u> </u>त्रन्यकार्यविधायित्वं चेति नित्येऽपि यु<del>ज्</del>यते ॥ ४<u>३</u> ॥ तद्विना शक्तिभेदेन क्रमेगानेककार्यछत् । नित्यं चेत्यस्य स [त्त्वं च स] त्वं ह्यर्थक्रियाकृतः ॥ ४४ ॥ प्राक्तनोत्तरयोर्नित्ये कार्यकारित्वयोर्यदि । त्रमेदः सर्वथाऽशेषं कार्यं प्रागेव नोत्तरः ॥ ४४ ॥

इत्यसारं, तथात्वेऽपि कां(का) [लं] चापेच्य कार्यछत्। प्रतिपत्ताव्युदासेन न च पत्त्व्यवस्थितिः ॥ ४६ ॥ तदुद्वयोरप्य [भेदः स्यात्वाक्तनो] त्तरभावतः । किञ्चात्रैकमुपादानं सहकार्येव वा भवेत् ॥ ४० ॥ रूपाद्यन्यतमं च स्यात्तस्मादेवं च सांशता । पूर्वापरत्वमात्रेग नियतेनात्र कल्प्यते ॥ ४८ ॥ कार्यकारणरूपत्वं बीजाङकुरवदित्यसत् । निरंशे नियमाभावः प्रागेव प्रतिषेधितः ] ॥ ४६ ॥ बीजाङ्कुराचसाङ्कर्यं सांशेऽर्थे शक्य शक्तितः । हेतोः सक्वदनेकान्ते सांशत्वं च समर्थितम् ॥ ४० ॥ न च पूर्वापरीभावनियमे मानमित्यपि । एकान्तत्तणिकं वस्तु तन्नास्त्यर्थक्रियाऽत्ययात् ॥ ४१ ॥ क(ख)रश्रङ्गवदित्येवं तदेकान्तो निरा[ छतः ]। ... हानौ व्याप्यचणिक-हानितः ॥ ४२ ॥ नित्यवत्तदभावाद्धि नित्याभावोऽपि सम्मतः। ततः सन्तान-साहश्य-साध्य-साधन-तत्क्रियाः ॥ ४३ ॥ तासां च कल्पका बोधा न स्युः चणिकवादिनाम् । अन्यथानुपपत्त्वा च स्मृत्यादेः स्यादभिन्नता ॥ ४४ ॥ न हि [स्यादेकताऽभावे बौद्धानां] स्मरणादिकम् । एकसन्तानचित्तेष पूर्वपूर्वप्रवर्तिते ॥ ४४ ॥ उत्तरस्यैव तद्द्रष्टेः स्याद्वेदोऽस्तु [हि] सन्ततौ। न स्यात्सन्तत्यभेदेऽपि विस्मृतिंश्चेःस्मृतिः कथम् ॥ ४६ ॥ भेदेकान्ते, ततो युक्तं तद्द्वयं स्यादभेदतः । वासनातः स्मृतिश्चेत्साऽनित्ये(त्ये)व स्यान्न चापरा ॥ ४७ ।

.....च्छक्तिरर्थावलोकने । स एवाऽयमिति ज्ञानादेकात्मा वास्तवो भवेष् ॥ ४८ ॥ न चेत्तदा समारोपस्तज्ज्ञानात्मा कथं भवेत् । च्चिके चुणिकज्ञानं प्रत्यभिज्ञात्मकं हि सः ॥ ४६ ॥ स एवाऽयमितीष्टोऽन्यैः सोऽपि नो चेद्षृथा तपः मोत्तो ह्यत्तरिएक''''' '''यदि ॥६०॥ कि तेन नापि संसारः प्रत्यभिज्ञा-निराकतौ । न चास्याः सर्वेदा भ्रान्तिर्विषय-प्राप्ति-दर्शनास् ॥ ६१॥ कदाचित्तु तदप्राप्तिरध्यत्तेऽपि हि दृश्यते । ततः स्यात्प्रत्यभिज्ञाऽपि समारोपस्य भावतः ॥ ६२ ॥ तस्यामपि प्रमायां स्याद्वास्तवैकात्म-संस्थितिः । सं[शय-विपर्यं या]देरदृष्टान्तेऽपि सम्भवे(वा)त् ॥ ६३ ॥ त्रान्यथानुपपन्नत्वात्पद्ते सम्बन्ध-निश्चयः । साध्याविनिश्चये कस्मात्तत्त्वस्यापि विनिश्चयः ॥ ६४॥ इत्यसत्साधनस्यैव स्वरूपं हीदमञ्जसा। विपत्ते बाध-सामर्थ्यात्तर्काश्वास्य विनिश्चयः ॥ ६४ ॥ तर्काच्चे(र्कश्चे)दप्रमा, न स्यादविनाभाव-नि[रचयः] । [तद्वचाप्ते]रनवस्थानां चा(स्थानाचा)ध्यत्तादेर्न तद्यहः ॥६६॥ ब्याप्त्यैव तद्प्रहेऽध्यत्तात्तद्वित्त्यान्ननु सूर्ववित् । अन्यथानुपपन्नत्वान्नाभूद्गमकमन्यथा ॥ ६७॥ तथोपपत्त्यनिर्ग्तिौ तथा तु गमकं मतम् । इत्यसत्सर्व(पर्यू)दासोऽत्र निवृत्तिर्म हि केवला ॥ ६८ ॥ तत्तदनुपपत्तेरेवासौ तदुपपन्नता । [अन्यथानुपपत्तिहिं] सा, च हेतौ तदात्मके ॥ ६९ ॥

## स्याद्वाद-सिद्धौ

न बहिर्गमकत्वं हि बहिस्सत इवासतः । बहिरन्वयिनो व्याप्तिः साध्येन सुखनिश्चया ॥ ७० ॥ नान्यस्य तत्तयोर्नेंव तुल्या गमकतेत्यसत् । सा न यस्य च दृष्टान्त एव चेद्वचाप्तिनिश्चयः ॥ ७१ ॥ व्यर्थेयं साध्यनिर्णीतिर्द्ष ष्टान्ते [हि दृष्टान्त]रात् । तद्विनिश्चयतस्तत्र साध्यनिर्णीतिकल्पने ॥ ७२ ॥ तद्विनिश्चयतः सा स्यात्तस्याः स इति दुरणात् । हृष्टान्तेऽप्यन्यदृष्टान्ते यदि व(त)न्निर्णंयस्तदा ॥ ७३॥ तत्रापि चान्यतस्तत्राऽप्यन्यतश्चेति न स्थितिः । साकल्ये वै(नैव) दृष्टान्ते यदि तन्निर्णयः स वै ॥ ७४ ॥ पत्तेऽप्यवश्यं [खलु स्यात् दृष्टान्ते] न हि सोऽन्यथा । तस्मादवश्यंभावित्वादुन्तव्योप्तिस्तयैवं च ॥ ७४ ॥ सान्वये गमकत्वाच परत्राऽपि तयैव तत् । ंत्रन्तरप्यवसायश्चेद्वचाप्तेः स्यादनुमा यृथा ॥ ७६ ॥ तस्मादेव प्रसिद्धत्वात्साध्यस्यापीति चेद्सत् । द्रय-स्वरूप-ग्रहणे सति सम्बन्ध-वेदनम् ॥ ७७ ॥ इति ब्रुवा[ एस्य सोऽयं]दोषः स्याद्वादिनां तु न: (न)। तथोपपत्तिरेवेयमन्थथानुपपन्नता ॥ ७८ ॥ सा च हेतोः स्वरूपं तत् ह्यन्तर्व्याप्तिश्च विद्धि नः । सामग्री-विकलत्वेन सङ्घेतरहितो न ताम् ॥ ७६ ॥ वेतैव हेतुदृष्टा च च्चिंगिकत्वादिकं यथा १ । किञ्चोहान् साध्यमात्रस्य वित्तिः स्यादनुमानतः ॥ ८० ॥ [व्याप्ति ?]काल-विशिष्टस्य तस्येति सफलाऽनुमा । त्र्याप च ब्याप्ति-काले हि साध्यधर्मस्य निर्णयः ॥ ⊏१ ॥

हेतु-प्रयोग-काले तु तद्विशिष्टस्य धर्मिणुः । किञ्च पत्तादिधर्मत्वेऽप्यन्तर्ब्याप्तेरभावतः ॥ ८२ ॥ तत्पुत्रत्वादिहेतूनां गमकत्वं न दृश्यते । पत्त्वधर्मत्व-हीनोऽपि [गमकः कृत्तिको]दयः ॥ =३ ॥ अन्तर्व्याप्तेरतः सैव गमकत्व-प्रसाधनी। मुहूर्तावधिकः काल(लः) शकटा(टोद्)यवानिति ॥ ८४॥ तद्वत्त्वे स्यादयस्कारकुटिधमात्रगाग्नि च १। क्रोशादधिकदेशोऽयमग्निमानिति कल्पनात् ॥ ५४ ॥ ततो गमकता हेतोरन्तव्याप्तेर्न [चान्यथा] । पत्तधर्मत्ववान्सर्वी हेतुरेवेति नेष्यते ॥ =६ ॥ तद्वत्येवाविनाभावाद्वेतुस्तद्वानितीत्यसत् । पत्तधर्मत्व-वैकल्येऽप्यन्यथानुपपत्तिमान् ॥ ८७॥ हेतुरेव, यथा सन्ति प्रमाणानीष्टसाधनात् । त्रप्रमाणात्रहीष्टाप्तिरनिष्टाप्तेश्च सम्भवात् ॥ ८८ ॥ · ततस्त[द्विकलहेतो]रदृष्टान्तेऽपि हेतुता । ततस्तद्वचवहारादेरन्यथानुपर्पत्ततः ॥ ८६॥ त्तरणानामेकताऽभावात्कमानेकान्त-सुस्थितिः । इति श्रीमद्वादीभसिंहसुरि-विरचितायां स्याद्वादसिद्धौ चुग्णिकवादिनं प्रति क्रमाऽनेकान्त-सिद्धिः ॥ ४ ॥

# [ ४. भोक्तृत्वाभाव-सिद्धिः ]

[नित्यैकान्तो न योग]योऽयं कत्तुर्भोक्तृत्वहानितः। कर्त्र त्वे सत्यभोक्तृत्वादस्मिन् कर्त् त्व-हातितः ॥ १ ॥ कर्त्र त्वमपहायेव भोक्तृत्वे स्यादनित्यता। कर्त्र त्वादेर्राभन्नत्वाद्भिन्नत्वे नात्मनो हि तत् ॥ २ ॥ कर्त्र त्वादेश्च बुद्धचादेरिव सम्बन्ध आत्मन्।। समवायस्ततस्तस्य स्यादात्मी[यत्वं चेत्य]सत् ॥ ३ ॥ त्रसिद्धेः समवायस्य प्रत्यच्चादित्रमाखतः। न ह्यास्याध्यत्त्रवेद्यत्वं विवादस्यैव दर्शनात् ॥ ४ ॥ निर्णयैकत्वरूपं हि प्रत्यत्तं न्यायवेदिनाम्। निर्ग्तेऽपि विवादश्चेत् गुण्यादावपि किं न सः ॥ ४॥ विवादो यदि तत्राऽपि विभ्रमैकान्तस[भवात]। चित्तस्या]निर्णयात्मत्वं न च ज्ञानस्य सम्मतम् ॥ ६॥ न चानिर्णीतसिद्धत्वं ' ज्ञानाद्वैतादिवद्धवेत । नागमाचास्य" सिद्धत्वं तत्प्रामाख्ये विवादतः ॥ ७॥ इह शाखासु वृत्तोऽयमिति सम्बन्धपूर्विका। बुद्धिरिहेदंबुद्धित्वात्कुर्ण्डे दधीति बुद्धिवत् ॥ ५ ॥ इत्य[सद्वन-चूतादि-बुद्धि]तो व्यभिचारतः । वने चूत इहेत्यादी सम्बन्धोऽन्यो हि नेष्यते ॥ ६ ॥ समवायाख्यसम्बन्धो न ह्यस्ति वन-चूतयोः। गुणः(ण)गुण्यादिवत्तत्र न ह्यस्त्ययुर्तासद्विता ॥ १० ॥

#### १ समवायस्य । २ समवायस्य |

संयोगाख्ये(ख्यो) न सम्बन्धो द्रव्ययोः खल्वयं मतः। न हि द्रब्यं वनं वृत्ति एव द्रव्यं हि] तत्त्वतः ॥ ११ ॥ इहेदंबुद्धिहेतोस्तदेतेन व्यभिचारतः । नान्यसम्बन्धसाधित्वं तद्धेतोयः किम्रच्छति ॥ १२ ॥ ततो बुद्धचादिसम्बन्धे समवायान्नि(ये नि)राक्ठते । धुद्धचादेर्भित्र एवाऽऽत्मा भवेत्तादारम्य-विद्विषाम् ॥ १३ ॥ एवं सति जडाऽऽत्माऽयं धर्मकर्ता क[थं खलु]। [च्चि िकैकान्तव]त्तरमान्नित्यैकान्तोऽपि निष्फलम् ॥ १४॥ किञ्चात्म-बुद्धयभेदश्च(दुञ्च)भेद-प्रध्वंसमेव वा । समबायोऽपि कुर्वीत नाऽन्यद्गत्यन्तरात्ययात् ॥ १४ ॥ पूर्वपत्तेऽप्यनित्यत्वमात्मनो बुद्धिवद्भवेत् । नित्यत्वं वाऽऽत्मवद्बुद्धेरभेदस्याविशेषतः ॥ ४६ ॥ ······भेदन<sub>्</sub>शतः । पत्तान्तरे "" भेदनारो स्वतन्त्रत्वमात्म-बुद्धयोर्घटादिवत् ॥ १७ ॥ भेदः प्राक् च तयोर्ने चेन्नाभेदोऽप्युक्तद्रषणात् । भेदाभेदस्तु नेष्टस्तत्समवायेन किं फलम् ॥ १८ ॥ भेदोऽत्रामाव एव स्यादितरेतरसञ्ज्ञकः । त[द्बुद्धयादेः स्वतन्त्रत्वं] न स्यादात्मन इत्यसत् ॥१६॥ तथाप्यभेदतः प्रोत्त-दोषादुगः यन्तरात्ययात् । प्रथक्त्वाख्यगुणादुभेदे भेद एव घटादिवत् ॥ २० ॥ स्यात्पृथक्त्वगुणादुभेदोऽभेदश्च समवायतः । इति चेत्सङ्कटापत्तिः कथजिद्वाद-विद्विषाम् ॥ २१ ॥ इहेदं [हि बुद्ध्युत्पादमा]त्रं तत्फलमित्यसत् । श्रभेदादिविधिर्नो चेत्सम्बन्धादिप्रसङ्गतः ॥ २२ ॥

बुद्धचाद्याधारता मुक्तेऽप्यात्मव्यापित्वतः समा। ततो बुद्धचादिसम्बन्धः स्यात्तस्याऽप्यविशेषतः ॥ २३ ॥ त्रमुक्तप्रभवत्वं स्याद्विशेषोऽत्रेति चेदसत् । मुक्त-प्रभवता किं न बुद्ध्यादेरविशेष]तः ॥ २४ ॥ बुद्ध्याद्या(देः) कारकत्वं हि मुक्ताऽमुक्तात्मनोः समम्। त्रन्यथा प्रागकुर्वत्वकुर्वत्वां (तां) नित्यता-चयात् ॥ २४ ॥ त्रमुक्त-समवेतत्वात्स्यात्तत्रभवेत्यसत् । तस्य सत्समवेतत्वे सा स्यात्तस्यां हि तद्भवेत् ॥ २६ ॥ त्रमुक्तात्मन्यदृष्टादेः सत्त्वाद्बुद्ध्यादिरत्र चेत् । मुक्तेर्ऽाप [स्याददृष्टादि]सम्बन्धस्याविशेषतः ॥ २७ ॥ संयोगोऽन्योपि सम्बन्धो ह्यदृष्टायं स्तयोः समः । समः स्वस्वामिसम्बन्धमात्रं चानुपकारतः ॥ २८ ॥ उपकारोऽपि भिन्नश्चेत्सम्बन्धोऽन्येन न स्थितिः । उपकारान्तराच्चेपादभेदे नाऽऽत्म-नित्यता ॥ २६ ॥ मुक्तस्य तु न योग्य[त्वमभिन्ने] करणे यदि। तन्नाशात्तद्नित्यत्वमभेदाद्भे ददूषणात् ॥ ३० ॥ तस्मादतिप्रसङ्गस्य(स्या)परिहारः प्रागुदीरितः । त्रात्म-बुद्ध्योरभेदादिविधिः स्यात्समवायतः ॥ ३१ ॥ तदभ्यपगमे तु स्याः प्रागुक्तं दूषणं ततः । धर्मकर्तुं : फलाभावो नित्या(त्यैकान्त)वा"क्तितः(प्रवादिनः)।३२ इति नित्यवादिनं प्रति धर्मकर्तुं-र्भोक्त्वाभाव-सिद्धिः ॥४॥

28

[ ६. सर्वज्ञामाव-सिद्धिः ] तत्प्रणेताऽप्ययुक्तार्थ-वकृत्वान्नैव सर्ववित् । सरागश्च ततो मुत्तयै नान्यैः सेव्योऽस्मदादिवत् ॥ १ ॥ दारादि-हारि-वैरी च सृष्टो येनाविचारतः। सोऽयमन्यात्कथं रत्तेत्पततोऽन्यानि जनान् च स्वं] ॥ २ ॥ [त्रवि]चारोऽपि नैव स्यात्स्वान्योपद्रव-कृद्विदाम् । न चोपद्रव-हीनोऽयमीशः कोपादि-दर्शनात् ॥ ३ ॥ सबँज्ञो बीतरागश्च कश्चिदन्यो यदीष्यते। पूज्य: स एव नैवाऽन्यो रत्नविन्न हि काचभाक् ॥ ४ ॥ नाऽस्याऽपि निरुपायत्वमवक्तुत्वाददेहिनः । वक्तुत्वे वा सदा तत्स्यात्त् [तन्नियामकस्यात्य]यात्त् ॥ ४ ॥ तत्स्वभावोऽन्यसम्बद्धो न स्यात्प्रागेव दूषणात् । परिणाम्येव सोऽयं चेत्स(त्स्या)द्वादस्यैव सुस्थितिः ॥ ६ ॥ ततः कूटस्थर्ननत्यत्वे वक्तृता नाऽस्य सा यदि । तन्न स्यादिति दौर्घट्यं ैनित्यैकान्त-प्रचादिनाम् ॥ ७ ॥ परिणाम्यनुपायस्याऽप्यदेहस्य न वक्तृता]। [नित्यैकान्ते प्र]मा-हानेः प्रत्यद्तादेरसम्भवात् ॥ ५ ॥ तदागमोऽस्य वक्तृत्वे न प्रमाऽन्योन्यसंश्र्यात् । तदागम-प्रमात्वेऽस्य व कृताऽस्यां हि तद्भवेत् ॥ ६ ॥ देहारम्भोऽप्यदेहस्य वक्तववदयुक्तिमान् । देहान्तरेख देहस्य अद्यारम्भोऽनवस्थितिः ॥ १० ॥ [अ] नादिस्तत्र बन्धश्चेत्त्यक्तोपात्त-शरीरता अस्मदादिवदेवाऽस्य जातु नैवाऽशरीरतां ॥ ११ ॥

६. सवैज्ञाभाव-सिद्धिः

देहस्यानादिता न स्यादेतस्यां च प्रमाऽःययात् । सोपायो यदि वक्ता स्यार्यनेवाऽस्तु सर्ववित् ॥ १२ ॥ निरुपायोऽस्ति सोपायाद् द्वेधाद्वा तस्य सिद्धितः । इत्यस[ त्तस्य दुष्टात्वान् ] नित्यैकान्तवदप्रमा ॥ १३ ॥ नित्यैकान्तस्य दुष्टत्वं प्रागेव च निरूपितम् । एकं शास्त्रं कवाचन्मानं क्वचिन्नेत्यनिबन्धनम् ॥ १४ ॥ निरुपायो न वक्ता चेत्सोपायो नानुपायतः । त्रागमोक्त उपायस्य(श्चेत् )नाऽऽगमो वक्तू-हानि च (नितः)।१४ा सोपायानां तिदीशों हि ना गिमस्योपदेशकः । निरुपायो न वैयर्थ्यात्प्रमा-हानेश्च साधनात् ॥ १६ । किञ्च वेद-प्रमाणं न विरुद्धार्थावबोधनात् । एकान्ताभेद-भेदौ हि तत्रोक्तौ सर्व-वस्तुनः ॥ १७ ॥ तथा सबैविदस्तीति स नास्तीति च चर्चितम्। हिरण्यगर्भः सर्वज्ञ इत्यादेवें[दवाक्यतः] ॥ १८ 🛙 नियोग-भावनारूपं भिन्नमर्थद्वयं तथा । भइ प्रभाकराज्यां हि वेदार्थत्वेन निश्चितम् ॥ १६ ॥ अर्थवादत्वमेकस्य तद्वाक्यस्येति चेदिदम् । कुतो ज्ञातं न वेदात्स्यात्सवोर्थ-प्रतिपादनात् ॥ २० ॥ सब्याख्यानां न(ताल्न) वेदाच नियतार्थ-विनिश्चयः । तिद्व याख्यानस्य] बाहुल्याद्भिन्नार्थ-प्रतिवा(पा)दिनः ॥ २१॥ ततः प्रमाग-वैकल्याददेहो देहवानपि । निरुपायो न सर्वज्ञः सोपायोऽप्युक्तदूषगुः ॥ २२ ॥ इति नित्यैकान्तप्रमार्गे सर्वज्ञाभाव सिद्धिः ॥६॥

२६

[ ७. जगत्कतु रभाव-सिद्धिः ] ततः सोपाय एवाऽयं ध्वस्त-रागा दि-दुषणः । सर्वतत्त्वोपदेशी च सर्वज्ञो युक्तिभावतः ॥ १॥ <sup>°</sup>ड्योतिःशास्त्रादिदेशित्वस्यान्यथानुपपत्तितः । तदर्थसाच्चात्कार्यस्तीत्यनुमा युक्तिरिष्यते ॥ २ ॥ निरुपाये न सा युक्तिस्तस्यावक्तृत्व-साधनात् । इ(ढु)ष्ट-वाक्त्वाच बुद्धा(द्धादौ)सोपायेऽपि च [नेष्यते]॥ ३ ॥ [विधूत]-कल्पना-जालगम्भीरोदारमूर्तये । इत्यादि-वाक्य-सद्भावात्स्याद्धि बुद्धेऽप्यवक्तता ॥ ४ ॥ विकल्पयोनय: शब्दा³ इति बौद्ध-वचःश्रते: । कल्पनाया विकल्पत्वाझ हि बुद्धस्य वक्तृता ।। ४ ।। त्रमिथ्यार्थ-विकल्पोऽपि तस्य चेत्स्यादिदं भवेत् । विधूत कल्पन[ा]जाल-गं[भीरोदारेदं व]च: ।। ६ ।। विकल्पयोनि-शब्दस्याऽप्यनिष्टा स्यात्प्रमाग्राता । ततो बुद्धोऽप्यवक्तैव वक्तृत्वे दुष्टवागपि ॥ ७ ॥ किञ्च ज्ञ(ञ्चिज्ञः)स्व-पर-द्रोहिदैत्य-सृष्ट`ति नेक्ष्वरः । सोपायो निरुपायो वा भवेद्वक्ताऽप्ययुक्तवाक ॥ = ॥

१ 'करिचत्पुरुषः सर्वभावसात्रात्कर्त्ताऽस्ति, श्रविसंवादिज्योतिर्ज्ञानान्य-थानुपपत्तेः' इति भावः ।

२ प्रमाखवात्तिक १-१ ।

३ 'विकल्पयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः । तेषामन्योन्यसम्बन्धो नार्थान् राब्दाः स्पृशन्त्यमी ॥'

- उद्ध० न्यायकुमु० पृ० २३७ ।

कारणभावः इत्यर्थः ।

१ ग्रन्वयब्यतिरेकतया, 'श्रन्वय-व्यतिरेकसमधिगम्यो हि कार्य

त्रात्मदृष्टानुकूल्ये.....चेत्परवानयम् । ततः सर्वज्ञ एव स्याज्जगत्कर्तेति बुद्धितः । तत्कर्तृ साधनायोक्तं मान(नं)किञ्चिज्ञसाधनम् ॥ १० ॥ तच्चेदं स्यान्महीधादि बुद्धिमद्धेतुकं, यथा । कुम्भाद्यचिदुपादानात्कायँत्वाद्वा भ[वे]रि(दि)ति ॥ ११ ॥ किञ्चिद्यारच भवेन्नैव जगत्कर्ताऽस्मदादिवत् । ततोऽयं कर्त्त् वादी स्यात्स्ववधाय कृतोद्यमः ॥ १२ ॥ स्व-परद्रोहिदैत्यानां सृष्टचभ्युपगमान्ननु । कर्तुः किञ्चित्रता सिद्धा तर्तिक नाऽयं सुबो(बा)धकः ॥ १३॥ दैत्यस्यादृष्टतः सृष्टौ परवानज्ञ एव वा। दैत्याऽदृष्ट-द्वयोः सृष्टौ मिथो स्याद्वचभिचारिता ॥ १४ ॥ त्रतत्कार्यसुरादौ च कार्यत्वादेर्विलोकनान् । त्रदृष्टं स्यादपूर्वादि चि**दुपादानमित्यसत् ॥ १४ ॥** ऋटष्टं चाचिदुत्पन्नं मोहऋत्वात्पु(त्सु)राद्वित् । मोहः सुरादितो दृष्टो ह्यदृष्टरच तदत्यये ॥ १६ ॥ ततोऽचिदाऽत्र दृष्टेयमन्वय-व्यतिरेकता । मोहस्येत्यचिदेवेदं दृष्टं मोहक्रतेरिति ॥ १७॥ तया ' कार -कार्य त्वं धूम-वह्नचादिषूच्यते । अनित्यत्वादृदृष्टस्य कार्यत्वमविवाद्तः ॥ १८ ॥ हेतु-द्वयं च दैत्याङ्गे ततः स्याद्वचभिचारिता। च्रात्मस्वाकाश-कालादेरेव यस्मादकार्यता ॥ १६ ॥

#### १ तत् ग्रल्पः ।

ित्रहरसर्वज्ञ-सिद्धिः ] ततो भवेदहून्नेव सोपायोऽपि सर्ववित् । त्रन्यथानुपपन्नत्वादितीयमनुमा स्थिता ॥ १ ॥ विवत्तितः स किञ्चिद्वो मत्यों वक्तत्वभावतः । त्रस्मदादिवदित्यादेः सर्वज्ञो [नेत्य]सम्मतम् ॥ २ ॥ न हि सर्वज्ञ वक्तुत्वविरोधः कश्चिदीइयते। सहानवस्थितिनं स्यात्सहावस्थिति-दुर्शनात् ॥ ३ ॥ ज्ञानोत्कर्षस्तुः सार्वज्ञयं तदुत्कर्षे हि वक्तरि । जैमिन्यादावभीष्टस्तद्विरोधोऽन्योऽपि नो भवेत् ॥ ४ ॥ त्रान्योन्यपरिहारो हि विरोधोऽन्यः स किं भवेत् । सहाव[स्थित]योर्यस्मात्स तु तत्तद्भावयोः ॥ ४ ॥ किञ्च स्याद्वकृतोत्कर्षे विज्ञानोत्कर्षकारणे । वाग्मिताकारणत्वं हि जैमिनौ तस्य सम्मतम् ॥ ६ ॥ किञ्चिज्ञ एव तत्रापि वक्तृत्वं दृष्टमित्यसत् । विरोधो ह्यल्पयोस्त 'त्स्यादप्रकाश-तमसोरिव ॥ ७॥

इति जगत्कर्तु रभाव-सिद्धिः ॥ ७ ॥

तद्वेतोव्यंभिचारित्वात्तत्मृष्टेः स्यादसिद्धता । नो चेत्तद्वर्चाभचारित्वं दैत्य सुष्ट्यु क्तदूषणम् ॥ २० ॥ तस्मादुभयथाऽपि स्याज्जगत्कनु रसिद्धता । प्राक्प्रपञ्चित्त-दोषाच नेश्वरोऽयं परोदितः ॥ २१ ॥ किञ्चित्र एव सिद्धोऽपि दैत्यसृष्टिमपीच्छताम । न हि स्वान्यार्ति-कृत्वं स्याद्विरागे विश्व-वेदिनि ॥ २२ ॥

## स्याद्वाद-सिद्धौ

ર૦

वीतरागस्य नेच्छाऽस्ति कथं स्याद्वक्तेत्यसत् । न हि स्या 'त्तया ',स्याच्चेत् , तयाऽ ' इस्याऽस्तु शास्त्रवाक् ।।=॥ <sup>\*</sup>तदिच्छायामवक्तत्वाद्, गोत्र [प्र]स्खलनादिषु । तद्भावेऽपि वाग्दष्टे (ष्टा), सा पुंज्ञानात्, न चेच्छया ॥ध॥ सार्वज्ञ-सहजेच्छा तु विरागेऽप्यस्ति, सा हि न । रागाद्य पहता, तस्माद्भवेद्वक्तैव सर्ववित् ॥ १० ॥ पुरुष[त्वादि]हेतुरच नैव सर्वज्ञ-बाधकः । जैमिन्यादौ च तद्दृष्टेर्विरोधाभाव-निश्चयात् ॥ ११ ॥ किञ्चिन्ने तद्दशिश्चेत्स्यात्सर्वज्ञेऽप्यविरोधतः। विरोधो ह्यल्पयोश्च स्यादल्पो दीपान्धकारवत् ॥ १२ ॥ वेद-वाक्यं प्रमाएं न विरुद्धार्थावबोधनात् । उन्मत्त-वाक्यवत्तन्न भेदाभेदौ विरोधिनौ ॥ १३ ॥ ऋर्थवादत्वमेकस्येत्येतत्प्रागेव दूषितम् । तन्न वेदाच<sup>अ</sup> तद्वाधस्तत्सर्वज्ञोऽस्त्यबाधतः ॥ १४ ॥ एवं सार्वज्ञ्य-सद्भावाद्भगवत्यईति स्फुटम् । त्र्यन्येष्वसम्भावाच स्यात्स वोपास्य इति स्थितम् ॥ १४ ॥ अपि चातीन्द्रियार्थत्वे पुंचाक्यत्वान्न हि प्रमा। अर्हद्वाक्यं यथा बुद्धवाक्यमित्यपि दुर्मतम् ॥ १६ ॥ ऐन्द्रियार्थे हि वाग्दष्टा दोषेणैवाप्रमाऽन्यथा<sup>६</sup>। त्र्याप्तवाक् चात्रमा स्यात्तत्सा °परोच्चेऽपि तेन सा ॥ १७ ॥

९ वक्तृता इति शेषः । २ इच्छ्या । २ इच्छ्या । ४ घ्रज्ञस्य । ४ सर्वज्ञे ६ प्रमा च गुर्ग्रेनैव । ७ ग्रतीन्द्रियेऽर्थे । त्रध्यत्तवत्परोत्तोऽपि नार्थोऽप्रामाख्यसाधकः । <sup>9</sup>स विशेषस हेतुश्च तन्नाप्रामास्यसाधकः ॥ १५ ॥ हेतोस्तत्सूचिता दृष्टा बुद्धा(द्धानां) वचसीति चेन् । तथापि दोषतः सा स्यादम्वय-व्यतिरेकतः ॥ १६ ॥ ततोऽप्रयोजको<sup>®</sup> हेतुरविनामाव-हान्तिः । पुरुषत्वादिवद्धेतोविपत्त्तेसाविरोधतः ॥ २० ॥ ततः प्रध्वस्त-दोषत्वादर्हद्वाक्यं प्रमा भवेत् । पुंवाक्त्वेऽपि, न चान्येषां दुष्टवाक्त्वस्य<sup>3</sup> साधनात् ॥ २१ ॥ इति भगवदर्हत एव सर्वज्ञत्वसिद्धिः ॥ ५ ॥

[ १. अर्थापत्तिप्रामाएय-सिद्धिः ] अर्थापत्तिः प्रमार्णं न, तथा सर्वविदः कथम् । सिद्धिरचेत् , तत्प्रमात्वं हि स्यान्मीमांसक-सम्मतम् ॥ १॥ किञ्चानुमानमेवेयमर्थापत्तिरसत्यपि । इष्टान्ते न हि दृष्टान्तः प्रमाणास्तित्व-साधने ॥ २ ॥ <sup>४</sup> इष्ट-साधनतः सन्ति प्रमाणास्तित्व-साधने ॥ २ ॥ अध्यते च बदस्तित्वर्मावनाभावताः ॥ ३ ॥ आध्यते च बदस्तित्वर्मावनाभावनाः ॥ ३ ॥ अप्रमाणान्न हीष्टाप्तिरनिष्टाप्तेश्च सम्भवात् । कल्पितान्न तताः सा स्यार्तिक दाहः कल्पिताग्नितः ॥ ४ ॥

१ अतीन्द्रियार्थत्वे सति पु'वाक्त्वादिति पूर्वोकः।

२ साध्याप्रसाधकः अन्यथानुपपन्नत्वश्रून्य इत्यर्थः | ३ दोषयुक्र वचनस्य । ४ श्रद्वैतवादिनो (शून्याद्वैतवादिनो)ऽपि प्रमार्गानि सन्ति, इष्टानिष्टसाधनदूषग्रान्यथानुपपत्तेरिति भावः ।

38.

कुञ्चिकाविव चोत्पन्न-मिथ्यान्मणि-धिया कथम्। मणिर्लभ्यते चेन्नैवं तल्लाभो न हि तद्धिया ॥ ४॥ गृहान्तमैणिमध्यत्तात्पश्यतो मणि-लाभतः । तन्निभित्तं तु मिथ्यादिस्तन्नेष्टाप्तिरमानतः ॥ ६ ॥ साध्यते विभ्रमैकान्तस्तद्न्योपाय-हानितः। पा[रि]शेष्याच न [मानं स्याद्वि]भ्रमनिषेधने ॥ ७ ॥ इति चेत्तद्द्वयं च स्यान्ना(न्मा)नमिष्ट प्रसाधने। त्रमानादनुपाथादेरसाध्यः किमविभ्रमः ॥ ५ ॥ ततो यथाऽविनाभावः प्रमाणास्तित्व-साधने। ऋदृष्टान्तेऽपि निर्णीतस्तथा स्यादन्य-हेतुष ॥ ६ ॥ दृष्टान्त-रहिते कस्मादविनाभावनि[र्एयः] । [ग्र]न्यत्र ज्ञात सम्बन्ध-साध्य-साधनयोर्भवेत् ॥ १० ॥ इति चेत्पत्त एव स्यादविनाभाव-निर्णयः। चिपत्तो(त्ते) बाध-सामर्थ्यात्तर्काचास्य विनिश्चय: ॥ ११ ॥ पत्ते तन्निर्णयो न स्यात्साध्यस्याप्रतिपत्तितः । साध्य-साधनवित्तौ हि पत्ते तन्निर्णयो भवेत् ॥ १२ ॥ त्रथ साध्यपरि[च्छे इस्तर्क]दुन्यत एव वा । सिद्धमेव भवेत्साध्यं तत्सिद्धत्त्वर्थानुमा वृथा ॥ १३ ॥ इति चेद्विनाभावः साध्य(ध्या)ज्ञानेऽपि गम्यते । तस्य हेतोः स्वरूपत्वात्सामग्रीतोऽस्य निर्ण्यः ॥ १४ ॥ नदभावे त्वनिर्णीतिः चणिकस्वादिवद्भवेत्। ततोऽनुमापि ना सा)र्था स्यात्तया साध्यस्य [बोध]तः ॥१४॥ त्रथवा, साध्य-सामान्य-वित्तर्कस्तद्विशेषव(वि)त। च्यनुमाहेतुना व्याप्तिस्तत्सामान्यस्य हीष्यते ॥ १६॥

१ ज्योतिःशमस्त्रोपदेशः, स चापौरुषेयवेदादपि सिद्धयतीति न तदर्थं सर्वज्ञः स्वीकर्तन्य इति पूर्वपत्तिणो मीमांसकस्याशय: ।

त्रापौरुषेयतः सिद्धचेन्नो चेदपि सर्ववित् ॥ १ ॥ ततोऽन्यथानुपपन्नत्वं तच्छास्त्राणां न युज्यते । श्चन्यथाऽप्युपपन्नत्वादिति चेदिदमप्यसत् ॥ २ ॥

# [ <mark>वेदपौरुषेयत्व-सिद्धिः</mark> ] विपत्ते न तु बाधोऽस्ति ज्योतिःशास्त्रं' हि वेदतः ।

ततोऽन्तर्ध्याप्नि-वैकल्यादेवास्याहेतुता स्थिता ॥२१॥ ततोऽवश्यमपेत्तत्वाद्दष्टान्ते सत्यविस्फुटम् । तथैव गमकत्वाच ज्ञेयाऽन्तर्ब्याप्तिरखसा ॥२२॥ तथा च पत्त एव स्यादविनाभाव-निर्ग्तयः । विपत्ते बाध-सामर्थ्यात्तन्नार्थापत्तिरप्रमा ॥ २३ ॥ इत्यर्थापत्तिप्रामाण्य-सिद्धिः ॥ ६ ॥

साध्य-साधनयोव्योप्तेरसाकल्येन निर्णये । साधनं गमकं न स्यात्तत्पुत्रत्वादिहेतुवत् ।।१८। स श्यामस्तस्य पुत्रत्वादन्यपुत्रवदित्यतः । साकल्य-व्याप्त्यनिर्णीत्या श्यामत्वं हि न सिद्ध्यति ।।१९।। ब्रन्तर्व्याप्त्यनपेत्तायां दृष्टान्ते व्याप्नि-दर्शनात् । हेतुर्भवेद्यं चेति हेत्वाभासो न कश्चन ।।२०।।

न हि साकल्यतो ब्याप्तिस्तत्रास्यानववोधने ॥१७॥

ग्रन्यँश्चाभ्यपगन्तब्यः पत्ते साध्यस्य च ग्रहः ।

त्रिलच्चग् च तत्रास्ति पत्तधर्मत्वमुख्यकम् ।

पौरुषेयो भवेद्वेदो वर्ण-वाक्यात्मकत्वतः । भारतादिवदित्येवमनुमानस्य दशौनात् ॥ ३ ॥ वेदे वर्णंस्य वर्णानामभिव्यक्तिक्रमस्य च । नित्यताऽन्यत्र वर्णानामेक-वक्तु स्मृतेयँदि ॥ ४ ॥ न च वर्णस्य नित्यत्वं देश-कालादिभेदिनः । ु तस्यैव प्रतिपन्नत्वात्घटादेरिव सर्वथा ॥ ४ ॥ स एवायमकारादिरित्यादिप्रत्ययोऽपि वै। सादृश्यात्स्यादभेदाच्चेदात्माद्वैतश्च सम्भवेत् ॥ ६ ॥ सैवेयं स्यादहंबुद्धिरिति प्रत्ययभावतः । साध्यते तच नाभेदप्रत्ययाद्भे द्विश्वमात् ॥ ७ ॥ भ्रान्तेयं प्रत्यभिज्ञा स्यादात्म-भेदस्य दर्शनात् । त्रभेदे सुख-दुःखादेः प्रत्यात्मा(त्म ?)नियतिः कथम् ॥ ८ ॥ इति चेत्कि न वर्गोष भ्रान्ता सा तुल्यदोषतः । डदात्तान्यादिभेदो हि सवस्तत्र च वीच्यते ॥ ६ ॥ अभिब्यव्जक-वाय्वादेर्भेदाद्गे दोऽत्र चेदयम् । डपाधिभेदतोऽभीष्टा सुखादेर्नियतिः परैं: ॥ १० ॥ प्रदेशाद्यं रखण्डस्य नित्यशुद्धस्य चात्मनः । ब्यापिनोऽन्यैर्न भेदश्चेत्तादृग्वर्शेष्वयं कथम् ॥ ११ ॥ ततः स्यात्प्रत्यभिज्ञानाद्वोष-साम्याच्च सर्वथा। वर्ण-नित्यत्वसिद्धिश्चेदात्माद्वैतस्य च स्थितिः ॥ १२ ॥ वाच्य-वाचकसम्बन्ध-परिज्ञानं न सम्भवेत । वणादेश्चेदनित्यत्वं सङ्कोतित-वचः-त्तयात् ॥ १३ ॥ स्यादयं गौः पटोऽयं स्यादिति सङ्घोतितं वचः। स्थायि चेत्तदनुस्मृत्या वाच्ये(च्यो)ऽर्थो हि न चान्यथा ॥१४॥

इति चेत्तदनित्यत्वेऽष्येतज्ज्ञानं च सम्भवेत् । साहश्ये ह्यथ-शब्दानां तत्सङ्के तस्य सम्भवः ॥ १४ ॥ ईहगर्थस्य शब्दोऽयमीहग्वाचक इत्ययम् । सङ्घेतः कल्पिते (तो) द्यत्र नित्य-सामान्य-दूषणात् ॥ १६ ॥ व्यापि वा व्यक्तिनिष्ठं वा न हि नित्यं तदीइयते । ष्यक्तिं विनाऽप्यदष्टं चेदस्ति ब्रह्म न किं भवेत् ॥ १७ ॥ तत्सामान्येऽपि सादृश्यं भवत्येवान्यथा कथम् । सदृशोऽयमनेनेति धीः सामान्यात्तु सा न हि ॥ १८॥ एकत्वबुद्धिहेतुत्वं ह्यस्यान्यैश्चावकल्प्यते । सादृश्यं च न चानित्यं सर्वेब्यक्त्युद्भवं हि तत् ॥ १६ ॥ सामान्यापेचया नित्यमनित्यं व्यक्त्यपेचया । तत्स्यात्सादृश्य एवाऽयं सङ्घेतो युक्तिभावतः ॥ २० ॥ सादृश्ये यदि संङ्कोतस्त द्वेशेषः(ष)स्मृतिः कथम् । विशेषानुस्मृतौ हि स्याद्विशिष्टार्थावबोधनम् ॥ २१ ॥ इति चोद्यं च तुल्यं स्यात्रिस्यसामान्यवादिनाम् । व्यक्तेव्यांपिनि भिन्नेऽत्र तस्तङ्के तावकल्पनात् ॥ २२ भ समवायेन सम्बद्धमिदं भिन्नमपीति चेत्। किं न तादात्म्यसम्बन्धो व्यक्ति-सादृश्ययोरपि ॥ २३ ॥ जैनैः पौद्रगत्तिकस्कन्धपरिणामस्य शब्दता । उच्यते, न च सम्बन्धो जडार्ग्युनां स्वयं भवेत् ॥ २४ ॥ एकश्रोत्र-प्रविष्टानां तदैवान्यश्रुतिश्च न । इति चोद्यं च वर्णानां व्यञ्जकेषु ध्वनिष्वपि ॥ २४ ॥ त्तदुध्वनीनां न वर्षोत्वं न हि स्वन्व्यञ्जकं स्वयम् । नाभावः सर्वदा वर्ग्य-बिरोभाव-प्रसङ्गतः ॥ २६ ॥

यद्वेदाध्ययनं सर्वं तद्ध्ययन-पूर्वकम् । तद्ध्ययन वाच्यत्वाद्धुनेव भवेदिति ॥ २७ ॥ इत्यस्मादनुमानात्स्याद्वेदस्यापौरुषेयता । ततः स्यात्पौरुषेयत्व-प्रतिज्ञाऽनेन वाधिता ॥ २५ ॥ इति चेस्स्यादयं हेतुरप्रयोजक एव वै। श्रविनाभाव-वैकल्यात्तद्भावेऽस्याप्ययं भवेत् ॥ २६ ॥ षिटकाध्ययनं सर्वं तद्ध्ययन-पूर्वकम् । तद्ध्ययन-वाच्यत्वादधूनेव भवेदिति ॥ ३० ॥ अपौरुषेयता वेदे कर्तु रस्मरणाद्भवेत । इति चेरसाऽनुमा ब्यथों न हि सिद्धस्य साध्यता ॥ ३१ ॥ कर्तु रस्मरणादेव सा साध्या चेत्तथा न किम् । बोर्बेरपि तदस्मृत्या पिटके साऽपि साध्यते ॥ ३२ ॥ बौद्धैः स्मृतोऽत्र कर्ता चेढेदेऽपि स्मृत एव सः । तैरप्यत्रास्मृतोऽयं चेदसाध्याऽपौरुषेयता ॥ ३३ ॥ श्रुतौ तत्स्मृतिरन्येषां प्रमा मा चेन्न तु प्रमा । . तत्स्मृतिः पिटकेऽपि स्याद्बौद्वीयत्वाच्छ्रताविच ।। ३४ ।। षिटके तत्स्मृ तश्चेत्स्यात्प्रमा प्रामारयमध्यत्तम् । षिटके स्याद्धि बौद्धानां तत्स्मृतेरपि भावतः ॥ ३४ ॥ प्रामाएयं पिटके न स्याद् बौद्धस्यैवात्र तत्स्मृते: । कर्तुं मत्त्वं तु सिद्धं स्यात्परे रप्यत्र तत्स्मृतेः ॥ ३६ ॥ इति चेक्कर्ट भावोऽपि तदस्मृत्या श्रुतौ कथम् । बौद्धस्य तत्स्मृतेरेव भावात्तत्कन् सिद्धितः ॥ ३७॥ ततो यथैव बौद्धानां प्रामाएयस्मृतिरप्रमा । षिटके स्यात्तथा वेदेऽप्यप्रमैव तदस्मतिः ॥ ३५ ॥

ततो वेदस्य नैव स्यास्कर्तुं रस्मरएगदपि । श्रपौरुषेयता, तस्मास्तिद्धा स्यारपौरुषेयता ॥ ३६ ॥ इति वेदपौरुषेयत्व-सिद्धिः ॥ ४० ॥

[ ११. परतः प्रामाएय-सिद्धिः ] स्वतः सर्वे प्रमा**णानां प्रामा**ण्यमिति गम्यताम् । न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुं मन्येन शक्यते ॥ १ ॥ इति वार्त्तिक-सद्भावाद्वेदोऽपि स्यास्स्वतः प्रमा । तन्नास्य पौरूषेयत्वं तत्त्वे वेदो न सा स्वतः ॥ २ ॥ इत्यच्यसत्त्रमाणानां प्रामाण्यं परतो भवेत्। यथा, तथाऽनुम⊧नेन वद्यमाऐोन साध्यते ॥ ३ ॥ प्रामार्ण्यं न प्रमाणानां स्वतोऽप्रामारण्यवद्भवेत् । सामग्रज्ञन्तर-जन्यत्वात्स्वप्रहे कार्यभावतः ॥ ४ ॥ अप्रामाएयस्य सर्वेषामुत्पत्तिः परतो मता । दोष-त्रैरूप्यवैकल्यानाप्ताक्तेरेव भावतः ॥ ४ ॥ निर्वृत्तिलद्वर्णं कायमध्यस्य परतो मतम् । ममेद्मप्रमा ज्ञानमिति ज्ञात्वा निवत्तनात् ॥ ६ ॥ स्वतोऽप्रामाण्यविज्ञानमेवात्रापि परं भवेत्। तद्धि स्यात्परमन्येषाम वसंवेदवर्धदनाम् ॥ ७ ॥ प्रवृत्तिलत्तरों कार्थे प्रमायाः स्वग्रहः परम् । विषयाव्यभिचारे हि स्वतो ज्ञाते प्रवर्तिते ॥ = ॥ एवं च परतः सिद्धाः प्रामाएय-इप्तिरञ्जसाः। गुणात्परत एव स्यात्तदुत्पत्तिर्राप स्फुटम् ॥ ६ ॥

হও

परतोऽस्यं [हि] चोत्पत्तिरिन्द्रियाणामदोषतः । हेतोस्त्रैरूप्य-साकल्याच्छब्द्स्याप्ताच सम्भवात् ॥ १० ॥ दोषामावो गुणः कस्मान्नीरूपत्वतयेत्यसत् । त्रैरुप्याभाव एवं हि हेतुदोषो न सम्भवेत् ॥ ११ ॥ पत्तधर्मत्वमुख्यैतत्त्रैरूप्याभावतः परम् । दोषो नार्गित ह्यदृष्ठोऽपि स्याच्चेत्स्यादिन्द्रिये गुणः ॥ १२ ॥ ततो दोषान्तराहष्टे त्रैरूप्यामाव एव चै। हेतुदोषो गुग्गोऽप्येव स्यादोषाभाव इन्द्रिये ।। १३ ।। किञ्च स्याहोष एषोऽपि त्रिरूपाभावषादिनाम् । भिन्नो भावो ह्यभावोऽपि भेदाभेदप्रवादिनाम् ॥ १४ ॥ हेतोरपि गुणुस्तस्य तत्साकल्यं न चेदिदम् । गुएगे भवेत्स दोषोऽपि तड्रैकल्यं कथं भवेत् ॥ १४ ॥ हेतोः स्वरूपमेवेदं तत्साकल्यं यदीष्यते । तद्वैकल्यं न दोषः स्यात्स्वरूपामाव एव चै ॥ १६ ॥ हेतौ तदन्यदोषोऽस्ति धीहेतु वात्तदत्त्वन् । **ब्र**च्चेष्वन्योऽपि दृष्टो हि काचादिरिति चेदसन् ॥ १७ ॥ म्रचेष्वन्यगुणोऽप्यस्ति धीहेतुत्वाद्यथा वचः । इत्यस्मादनुमानाद्धि गुगाः स्याहिन्द्रियेष्वपि ॥ १८ ॥ दृष्टान्ते साध्यवैकल्यं शब्दस्यागुरगवत्वतः । उभयवादिसिद्धो हि दृष्टान्त इति चेदसत् ॥ १६ ॥ शब्दे दोषोद्भवस्तावद्वक्त्रधीन इति स्थितिः । तद्भावः कचित्तावद्गुग्गवद्वक्तुकत्वतः ॥ २० ॥ इति वार्तिकतः शब्दगुग्गवत्वावियादतः । गुरगवद्वक्तृकस्वं हि शब्दस्यात्रैव सम्मतम् ॥ २१ ॥

तदोषध्वंसनार्थं स्याद् गुरावद्वकत्रपेत्तराम् । इति चेत्तद्गुणायैव किं न स्यात्तद्पेत्तुणम् ॥ २२ ॥ न हि स्वतोऽसती शक्तिरित्याद्यपि च मौढ्यतः । शब्दाप्रामाएयशक्तिई दुष्टवक्तू-प्रकल्पिता ॥ २३ ॥ तदर्थं स्यात्तद्पेत्तित्वं स्वतः प्रामाण्यसिद्धितः । प्रयोजनान्तरासिद्धेश्चेदन्योन्यसमाश्रयः ॥ २४ ॥ स्वतः प्रामार्ग्यसिद्धौ स्यात्तदर्थं तद्पेत्तृणम् । तदर्थे तदपेज्तित्वे तत्सिद्धिः स्यादिति स्फुटम् ॥ २४ ॥ ततः शब्दे गुगोऽपि स्यादाप्तोक्तत्वं तथा सति । दृष्टान्त एव शब्दः स्यादत्तेषु गुग्र-साधने ॥ २६॥ ततः प्रामाण्य-निष्पत्तिः सामाग्रधन्तरतो भवेतु । तत्कार्यं स्वग्रहाच्चेति प्रामाएयं परतो भवेत् ॥ २७॥ प्रामाण्ये परतः सिद्धे स्वतः प्रामाण्यहीनता । ततरच पौरुषेयत्वाहेदोऽप्यस्य न बाधकः ॥ २८ ॥ इति परतः प्रामाण्य-सिद्धिः ॥ ११ ॥

[ १२. त्रमावप्रमाखदूषग-सिद्धिः ]

प्रागभावाद्यभावज्ञा नन्वभावप्रमा, ततः । सर्वज्ञाभाववित्तिः स्यात्त्तयॆवेत्यपि दुर्मतम् ॥ १॥ भावप्रमाखतोऽन्यायास्तस्या एवानिरीत्त्रिएात् । नास्त्यत्र घट इत्यादौ सा ह्यभावविधीत्यसत् ॥ २ ॥ ऋत्रेति ज्ञानमध्यत्तं प्राग्विज्ञाते घटे स्मृतिः । ऋत्रुपत्तम्भतो नास्तीत्युक्तावनुमितिर्भवेत् ॥ ६ ॥ न चान्यद्त्राह्यमस्त्यत्र सा स्यातिंकविषया प्रमा । <sup>9</sup>मानसं नास्तिताज्ञानं नात्तादुद्भवमित्यसन् ॥ ४ ॥ स्वार्थानुमानसम्भूतिर्घटादिस्मरगे भवेतु । हेत्वादिवचने तत्स्यात्परार्थाऽपि च साऽनुमा॥ ४॥ घटादिस्मरणाभावे प्राह्या स्यात्केवलैव भूः । **ऋध्य**त्तान्न निषेधो वा विधिर्वाऽस्ति घटादिष् ॥ ६ ॥ विधिमात्रप्रहेऽध्यत्तादद्वैतस्थितिरित्यसत्। विधावन्यनिषेधोऽपि तयोस्तादात्म्यतो भवेत् ॥ ७ ॥ निषेध्याग्रहगोऽप्यन्यनिषेधः कथमित्यसन् । भावाभावात्मके भावे भाववित्स्याद्भाववित् ॥ = ॥ तदभावो घटादेश्चेत्स्यादस्यामाव इत्यसत् । त्रान्याभावो हि जातोऽस्य स्वोपादानस्य शक्तितः ॥ ६ ॥ मरीचिकाद्यभावो हि जलादिप्रहरोन चेत्। माह्यः कथं प्रवर्त्तेत निःशङ्कस्तद्पेत्तकः ॥ १० ॥ ततोऽभावप्रमा नैव तदुप्राह्यान्तर-हानितः । भावाद्भिन्नो न चाभावः कार्यद्रव्यं हि नान्यथा ॥ ११ ॥ प्रागभावे स्थिते तस्य घटादेर्नेह सम्भवः । तदुपमर्दनतश्चेत्कि स्यात्तदुपमर्दकम् ॥ १२ ॥ तत्कार्यस्य स्वरूपं चेत्स्यादन्योन्यसमाश्रयः । तदुपमर्दनकार्यात्कार्यं तन्मर्दनादिति ॥ १३ ॥

१ गृहीत्वा वस्तुसज्जाघं स्मृत्वा च प्रतियोगिनम् । मानसं नास्तिताज्ञानं जायतेऽज्ञानपेज्ञया ॥ –मी० श्लो० ग्रभाव० श्लो० ११ ।

80

तदुपमर्दनं नाम कार्यस्योत्पत्तिरेव चेत् । कारणस्यैव रूपं स्यात्प्रागभावोर्ऽपि नाऽपरः ॥१४॥ तथा च कारणादेव भावाभावात्मकादिदम् । तादृशं कार्यमुत्पन्नमित्यनेकान्तसुस्थितिः ॥१४॥ तन्न तादृगभावोऽपि तत्प्रमा च तथा सति । तत्नोऽपि सर्वविदो न स्याद्बाधो बन्ध्यासुतादिव ॥१६॥ इत्यभावप्रमाणदूषण्-सिद्धिः ॥१२॥

## [ १३.तर्कप्रामार्यय-सिद्धिः ]

तर्को न स्यात्प्रमाणं तदविनाभाववित्कथम् । इति चेद्व्याप्तिवित्कि स्यादध्यत्तादेरशक्तितः ॥१॥ न हि साकल्यतो व्याप्तिरध्यत्तेण प्रतीयते । सर्वदेशाद्यविज्ञानाद्विज्ञाने हि स सर्ववित् ॥२॥ श्रसाकल्येन तद्वित्तौ हेतुर्नं गमको भवेत् । तत्पुत्रत्वादिवत् , किख्र तच्चेत्तद्विद्वृथाऽनुमा ॥३॥ त्रिएकत्वादिसाध्यस्य व्याप्तिज्ञानेन सिद्धितः । साध्यतत्साधनावित्तौ न हि तद्व्याप्ति-निर्णयः ॥४॥ न हि प्रत्यत्त्त्ततो ज्ञाते नैल्यादावनुमा भवेत् । त्राणिकत्वे समारोपच्छेदनायानुमेत्यसत् ॥४॥ त्रारोपो यदि तत्र स्यात्रीलादावपि किं न सः । प्रत्यत्त्त्विषयत्वस्य सर्वत्राऽप्यविशेषतः ॥६॥ विशेषः कापि चेन्नान्ये नैरंश्यं सर्ववस्तुनः । निरंशत्त्वणिकत्वं हि सौगतैः प्रतिपाद्यते ॥७॥ तस्माद्दष्टप्रस्य भावस्य दृष्ट एवाखिलो गुएाः। इति तद्वान् विरोधश्च तन्न व्याप्तिविदुत्तजम् ॥<॥। तद्विच्चेदनुमा तत्राप्यन्या तद्वित्पुनस्तथा । इत्येवमनवस्था तत्तद्वित्तर्कः प्रमा च सः ॥६॥ अगृहीतार्थताऽप्यस्य निानासं किलनप्रहात् । नाध्यत्तादि हि नानोल्लेखात्म-सङ्कलने त्तमम् ॥१०॥ साध्य-साधनसम्बन्धस्तर्कस्य विषयः स च। तदुत्पत्त्यादिसम्बन्धाभावात्तद्विषयः कथम् ॥११॥ <del>त्र</del>सम्बद्धार्थबोधानां घटोऽभूद्विषयः, पटः । नैवेति, नियमायोगाद्विषय[ज्ञानयोर्ननु] ॥१२॥ इति चेद्योग्यतैवास्तु सम्बन्धो विषयेऽस्य च । प्रत्यत्तस्येव तस्यापि योग्यता नन्वपेत्तते ॥१३॥ <del>ग्</del>रन्यथा धीर्जडाकारा किं न वे**द्ये घटा**दिके । साकारज्ञानवादे हि नैरंश्या धीर्न चांशवित् ॥१४॥ रूपेग्रै(ग्रे)व रसाद्यै श्च सन्निकर्षेऽपि चत्तुषः । रसादि किं [न वेद्य स्याचत्रुषा] योग्यता-द्विषाम् ॥१४॥ किञ्चासदुन्रहणे बुद्धेर्योग्यतैव निबन्धनम् । तदुत्पत्त्यादिसम्बन्धो न नीरूपास(रूपाख्य)ता धियः ॥१६॥ तत्सत्यप्यन्यसम्बन्धे तद्भावेऽपि योग्यता। <del>त्</del>र्यप<del>ेर्</del>रयेति, तया तर्के विषय-नियमो भवेत् ॥१७॥ ततस्तर्कप्रमा व्याप्तिज्ञाऽन्यथानुपपत्तितः । भवेत्तेनाविनाभाव-निर्णयश्चेति सुस्थितम् ॥१५॥ विपत्ते बाधनाज्ज्ञाताऽप्यन्यथानुपपन्नता । हेतोस्तथोपपत्तिस्तु कथं झेयेति दुर्मतम् ॥१६॥

ः 'गुण्यादेगु<sup>र</sup>णाद्यमेदोऽस्ति तथानिर्बाधप्रतीतिभावात्, यथा गुग्गादि-संख्ययोः' इत्यनुमानमत्र दृष्टव्यम् ।

समवायात्र तद्बुद्धिरिहेदंप्रत्ययो हातः । इष्टान्ते तद्निष्टेश्च तत्सम्बन्धेऽप्ययोगतः ॥२॥ तत्प्रत्ययस्य हेतुत्वं समवाये परेर्मतम् । तस्मादमेदधीर्न स्यात्तस्यां तत्प्रत्ययात्ययात् ॥३॥ न हि दृष्टा घटोत्पत्तिः पटसम्पादिकारणैः । ततस्तादात्म्यबुद्धिश्चेत्समवायान्न धीः परा ॥४॥ तादात्म्यप्रत्ययोत्पादि-समवायत एव किम् । तदाधारत्वबुद्धिश्च सम्भवेदिति युक्तिमत् ॥४॥ किञ्च नीलादि नैल्यादिस्वरूपेणावबोधयेत् । त्राधारत्वेन नैल्यादेरात्मानं किं नु बोधयेत् ॥६॥ त्रभेदधीर्न चासिद्धा तस्याः सर्वत्र दर्शनात् । [सं]ज्ञिभूतोऽजडो मन्त्रैर्घटीभृता मृदित्यपि ॥आ

तथोपपत्तिरेवेयमन्यथानुपपन्नता । तद्वित्तिरेव तद्वित्तिः पर्यु दासनञर्थतः ॥२०॥ ततोऽनैकान्तिकासिद्ध-विरुद्धत्वाद्यभावतः । श्रविनाभावसिद्धेश्च तद्धेतोरस्ति सर्ववित् ॥२१॥ इति तर्कप्रामाण्य-सिद्धिः ॥ १३ ॥

गुणाद्यभेदो गुण्यादेस्तथा निर्वाध-बोधतः । तद्वत्तस्यान्यथा हानेगु णादेरिव संख्यया<sup>०</sup> ॥१॥

[88....

## स्याद्वाद-सिद्धौ

मा .....नां तद्ात्मत्वे हि सत्ययम् । च्विप्रत्ययोऽन्यथा न स्यात्तथाभावोऽप्यभेदिनम् ॥५॥ ष्ट्रथक्त्वान्नहणादेव गुण-गुण्याद्यभेदधीः । वास्तवाभेदतो नात्र वन-सेनादिबुद्धिवत् ॥१॥ वनादेर्न ह्यमेदोऽस्ति विरत्तत्वस्य वीच्तणात् । तत्तत्राभेदधीर्न स्यात्.....भेदधी: ॥१०॥ इति चेत्स्थूलधीश्चैवमगुपुष्वेवेति कथ्यताम् । बोद्धैर्वनादिदृष्टान्ताद्गुमात्रं हि सम्मतम् ॥११॥ अतीन्द्रियत्वतोऽसूनामप्रतीतिस्ततः कथम् । स्थूलादिप्रतिभासोऽत्र प्रतीते(तौ) ह्यन्यथाग्रहः ॥१२॥ वनाद्यवयवा[श्चूत-शिंशापाद्यङ]घ्रिपाद्यः । दूरस्थानामिह आन्तिर्यु का भेदाविनिश्चयात् ॥१३॥ तथा वनादिदृष्टान्तः सौगतानां न युज्यते । गुणाद्यभेद-विभ्रान्तौ युक्त एवेत्यसङ्गतम् ॥१४॥ न ह्येकान्तेन भिन्नत्वं गुणादीनां च तडतः । ट[श्यते य]द्वलादत्राऽप्यभेद-भ्रान्ति-कल्पनम् ।।१४।) ततोऽप्रतीतिरत्राऽपि समानैव तथा सति । अगुषु स्थूलबुद्धावप्यस्य दृष्टान्ततो भवेत् ॥१६॥ प्रधानस्थूलसापेत्ता स्थूलधीः परमागुपू । स्थाणौ पुरुषवीर्यद्वदतस्मिस्तद्प्रहत्वतः ॥१अ। प्रधानः पुरुषो नो खेल्स्थाणौ च न हि तद्प्रहः । इति गुएयादिसिद्धेर्न स्थूलधीरगुसम्भवा ॥१८॥ इति चेद्गुण-गुण्यादावपि चैवमभेदधीः । न स्यादत्रापि न ह्यस्ति प्रधाना काऽप्यभेद्धीः ॥१६॥

88

वास्तवाभेद-विद्वेषे न हि कापि प्रधानधीः । भ्रान्तत्वादप्रधाना हि गुगा-गुग्याद्यभेदधीः ॥२०॥ ततः प्रधानहीनेऽस्मिन्नभेदप्रहणे भवन् । श्चतसिंमस्तद्महो हेतुर्नान्यत्रापीष्टसाधनम् ॥२१॥ तस्मादेवमगुष्वेव स्थूलबुद्धिमनिच्छता । वस्तुवृत्त्यैव वक्तव्या गुग्ग-गुग्याद्यभेदधीः॥२२॥ किञ्चात्राऽभेदधीश्चेत्स्यादु भ्रान्तैव कथमेनया । पटाचवयवी सिद्धच त्प्रमालच् एहीनया ॥२३॥ प्रत्ययान्तरतः सिद्धिः पटादेरित्यसङ्गतम् । पटादिवित्तौ न ह्यस्ति युगपद्वेदनद्वयम् ॥२४॥ क्रमेगाऽध्यत्र नैवास्ति वेदन-द्वय-दर्शनम् । पटादिग्रहतोऽन्यैवाभेद्धीरित्यनिश्चयात् ॥२४॥ निश्चयात्मकमध्यत्तमिष्यते च परैस्ततः । पटादिग्राहकं न स्यादभ्रान्तज्ञान-हानितः ॥२६॥ किञ्च धी-द्वयमिष्टं चेदुभेदप्रत्यये(यो) कथम् । ग्रप्रतीते पटादौ स्यात्तदभेदे न धीरियम् ॥२७॥ तन्तवो हि पटीभूता इत्यादिप्रत्ययैः सदा । पटाद्यभेदवित्तिश्च न चाज्ञाते तथा प्रहः ॥२८॥ तस्मादेकैव धीरत्र, साऽपि आन्तैव, तत्कथम् । पटादिसिद्धिरभ्रान्तबुद्धितोऽभीष्टसिद्धिता ॥२६॥ पटाद्यसिद्धिपद्ते च यौगे सौगततुल्यता। भवत्येवेति तदुप्राहि ज्ञानमभ्रान्तमिष्यताम् ॥३०॥ पटादावेव तद्प्राहि ज्ञानमभ्रान्तमञ्जसा । निर्बाधत्वात् , न चाभेदे, समबाधत्व इत्यसत् ॥३१॥

Jain Education International

୫ୱ

एकबुद्धौ न युक्ता हि भ्रान्ताऽभ्रान्तस्वरूपता । विरोधादविरोधे स्यादेकस्यानेकरूपता ॥३२॥ तथा च गुगा-गुग्यादेरभेदेऽप्यविरुद्धता । सिद्धेत्यभ्रान्तिरेवेयं गुगा-गुग्याद्यभेदधीः ॥३३॥ ततो हेतोश्च सिद्धत्वं, साध्ये सत्येव सम्भवात् । त्रविना[भाविनश्चे]ति नास्यासिद्ध्यादिदूषणम् ॥३४॥ हुष्टान्ते साध्य-वैकल्यमपि नैवात्र सम्भवेत् । संख्यावत्त्वे गुग्गादेश्च परेषां ह्यविवादतः ॥३४॥ द्वौ गन्धौ, षड् रसा, द्वे च सामान्ये, बह्वो मताः । विशेषाः, समवायः स्यादेक इत्यादिदर्शनान् ॥३६॥ वास्तवी न[गुगादौ स्यात् संख्या,]सा ह्युपचारतः । तेषां तन्न गुग्गादीनां तादात्म्यं च तयेत्यसत् ॥३७॥ श्चसतो हि समारोप उपचारस्तथा सति । **छभाव एव संख्यायाः पृथिव्यादौ च सम्भवेत्** ॥३८॥ एकत्रास्या हि भाक्तत्वे नैवान्यत्रापि सत्यता । निर्बाधत्वेन सत्यत्वं [सम्मतं सर्ववादिनाम् ] ॥३६॥ वास्तवी चेद् गुणादौ स्यात्संख्या, स्युर्गु णिनो गुणाः । गुरासूत्रे गृरात्वेन संख्याया पठितत्वतः ॥४०॥ गुगादेगु गवत्त्वं च नेष्यते न्यायवेदिभिः। गुणाः स्यूर्निगुणा इ[ष्ठाः शास्त्रे हि न्यायवेदिभिः] ॥४१॥

## १ ''रूपरसगन्धस्पर्शाः संख्याः परिमार्गानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ पर-त्वापरत्वे बुद्धय: सुखटुःखे इच्छाद्देषौ प्रयत्नाश्च गुग्गाः ।''--(वैशेषिकदर्शन-सृत्र १-१-६) इत्यत्र गुग्गप्रतिपाद्के सृत्रे ।

इतीयमनुमा तत्र बाधिका चेत्, तदप्यसत् ।।४२।। कमें स्यात्पञ्चधेत्युक्तें गुरावत्त्वं हि कर्मणाम् । ततः स्यात्साध्यवैकल्यं दृष्टान्तस्येह कर्मणः ॥४३॥ गुणवत्त्वे गुणादीनां द्रब्यत्वस्यैव सिद्धितः । **ऋट्रव्य[त्वस्य] हेतोरच स्यादसिद्धित्वमञ्जसा ॥**४४॥ हेतोरस्माद्गुणादीनां निगु णत्वेऽस्य सिद्धिता । हेतोः, इत्यपि नैव स्यादन्योन्याश्रयदूषणात् ॥४४॥ तस्मान्न चेद्गुणादीनां संख्या, संख्यैव न कचित् । सिद्ध्येदिति गुणादेश्च संख्या-तादात्म्यमिष्यताम् ॥४०॥ किञ्चोपचारतः संख्या गन्धादौ चेत्तथा भवेत् । ष्ट्रथक्त्वं चोपचारेण गुणत्वस्यविशेषतः ॥४८॥ ततो पृथक्त्वमेव स्याद्गन्धादेस्तद्वतो न किम्। ष्ट्रथक्त्वस्योपचारे स्यादप्रथक्त्वं हि वास्तवम् ॥४६॥ त्राकारभेदभावेन गन्धादेस्तद्वतो भवेत् । भेद् एव पृथक्त्वस्यावास्तवत्वे हि नापरम् ॥४०॥ पृथक्त्वमेव गन्धादौ तद्भं दोऽपि न बुध्यताम् । वैलच्चण्यं स्वरूपस्य तद्व`दो हि विभाव्यते ॥४१॥ इत्यप्यसारमेवं हि पृथक्त्वं स्यान्निरथॅकम् । तद्वैलत्तूरुयमात्रेग पृथिब्यादौ च भेदतः ॥४२॥ तत: पृथक्त्वमिष्टं चेद्रास्तवं, वास्तवी भवेत् । संख्याऽपीति गुणादेः, स्यात्तादात्म्यं च तयोः स्थितम् ॥४३॥

१४.

85

न हि स्यात्समवायेन तत्सम्बन्धः, तथा परैः। अनुक्तत्वाद्, गुणादौ च द्रव्यत्वस्यानुषञ्जनान् ॥४४॥ समवायाच(यश्च)सम्बन्धः सम्बन्धादन्यतोऽथवा १। यद्यसम्बन्धनोऽयं स्यात् [संयोगोर्ऽाप तथा भवेत] ॥४४॥ न सम्बध्नात्यसम्बद्धः परत्रैवमदर्शनात् । समवेतो हि संयोगो द्रव्यसम्बन्धकुन्मतः ॥४६॥ समवायान्तरेणास्य सम्बद्धेऽप्यनवस्थितिः । स्वतः सम्बन्ध एवास्य सम्बन्धत्वेन चेन्मतम् ॥४७॥ यथा नान्योऽत्र सम्बः .....दिरूपतः । स्वरूपमेव सम्बन्धः किं नैवं धर्मतद्वतोः ॥४=॥ किञ्चान्योन्याश्रयोऽपि स्यात्स्वतः सम्बन्धकल्पने । तद्धि सम्बन्धतासिद्धौ साऽपि तेनापि सिद्ध्यति ॥४६॥ सम्बन्धत्वं प्रतीत्यैव समवायस्य कल्प्यते । स्वतः सम्बन्धतो नेति [नान्योन्याश्रय] इत्यसत् ॥६०॥ अप्रतीतेरतिब्याप्तेरभेदप्रत्ययाद्पि । समवायो न तन्नास्य सम्बन्धत्वं प्रतीतितः ॥६१॥ समवाये प्रतीतिश्चेदध्यत्तमविवादता । निर्णयैकात्मना तेन ज्ञाते संशीत्ययोगतः ॥६२॥ सविकल्पकमध्यत्तं समवाये न चेद्यदि । [सविकल्प]कमस्तीति समवाये प्रतीतितः ॥ ६३ ॥ इत्यसन्न हि तज्ज्ञानं दृश्यते कापि सौगतेः । उच्चमानमिवाध्यत्तं जडबुद्धिवदेव वा ॥६४॥

अ सम्बद्धो भवति तथाचानवस्थेति भावः ।

इत्यप्यसत्तयोरत्र तादात्म्यस्यैव निर्णयात् ॥६४॥ किञ्च सत्येव सम्बद्धविशेषणत्वसंज्ञके । सन्निकर्षेऽच्रजप्राह्यः समवायः परैर्मतः ॥६६॥ तद्विशेषणभ(भा)वे स्यात्समवायोऽयमाश्रितः । गुणादिवत्तथा चास्यानाश्रितत्वं कथं भवेत् ॥६७॥ समवायान्तरापेच्ने सम्बन्धे हि स ऋाश्रितः । नैतत्सम्बन्धतश्चेत्किं तदपेच्चा स नेष्यते ॥६⊏॥ तद्वपेच्ने हि सम्बन्धे समवायस्य कल्पिते । न स्थितिः पुनरप्यन्यसमवायप्रसङ्गतः ॥६६॥ तद्विशेषणभावाख्यसम्बन्धे तु न च (चा?) स्थितः । समवा

संश्लेषज्ञानमेवेह तद्वतोऽवयवैरिदम् ।

तत्रो चेद्ब्रह्मनिर्णीतिरविवादा स्वतो भवेत् ॥४२॥ न चैवं दृश्यते तत्र विवादस्यैव दर्शनात् । तथा च ब्रह्मनिर्णीतिः स्वतः स्यादिति दुर्मतम् ॥४३॥

१ ग्रस्य प्रन्थस्योपलब्धेकमात्रमूडबिद्रीयताडपत्रप्रतौ पत्रसं० २३६ तः २४६ पर्यन्तम् । पुनः २४४ तमात्पत्रादारम्भः । एतन्मव्यस्थानि (२४७ तः २४३ पर्यन्तं) सप्त पत्राणि नोपलब्धानि । न ज्ञायतेऽत्र क्रियन्ति प्रकरणानि त्रुटितानि सन्ति । ग्रत एवाग्रिमप्रकरणस्यापि भ्रादि-भागो त्रुटित एवोपलब्धः ।

### स्याद्वाद-सिद्धौ

तद्वस्था गता न स्यात्सापि निर्णीतिरित्यसत्। तेऽप्यविद्या‴विहा स्युः सा ह्यविद्याऽत्र चर्चिता ॥४४॥ **ञ्चतर्सिमस्तद्**ग्रहो भ्रान्तिरविद्या सापि कस्य वा। न ब्रह्मजीवयोर्यु क्ता केन तद्धानिरित्यपि ॥४४॥ परतः प्रमितत्वं चेदु ब्रह्मणुः स्यादनित्यता । पूर्वमंप्रमितस्यैव पश्चात्प्रमितता यतः ॥४६॥ तस्य प्रमितता नो चेत्तदुस्तीति वचः कथम्। स्फ़रणाच्चेत्तदर्थोऽपि न ह्यन्यस्वपरव्रहात् ॥४७। स्फ़रणमेव चेद् ब्रह्म तदस्तीति वचः कथम् । स्फुरणाच्चेत्तदर्थोऽपीत्यादिचोद्य`न चक्रकम् ।।४८।। स्फ़रएां नाम भानं स्यात्र.....गमिति चेदु...म् । सर्वोद्भवमिदं ब्रह्म न विवादोऽत्र कस्यचित् ॥४६॥ इत्यसन्न हि तद्भानं सर्वभेदोव दृश्यते। प्रत्यात्ममानभिन्नं हि निर्विवादं विलोक्यते ॥६०॥ उपाधिभेदतो भेदः कल्पितो नैव वास्तवः । न ह्याकाशस्य भेदः स्याद् घटाकाशादिभेदतः ॥६१॥ इत्यसदुभेदसंवित्तिभ्रान्तित्वात् कल्पिता भवेत्। जीवब्रह्मान्ययोर्नेति प्रा[गेव प्रति]पादनात् ॥६२॥ किञ्च कल्पित एवायं भेद्स्तस्येति निश्चयः । मानाच्चेदु द्वैतमन्यस्मात् किन्नायं स्यादकल्पितः ॥६३॥ न ह्यप्रमाणतः सिद्धं किञ्चिदेवेति युक्तिमन् । तस्माद्भानस्य भेदः स्यादबोधात्तेन………॥६४॥ निर्बाधे बाधशङ्कायां व्रह्मस्यपि''''''''''''''''' 

### भ्रतावुपलभ्यते ।

अ 'नश्यति' हस्तलिखितायां 'ब' प्रतौ पाठः । २ अप्रयं पाठो 'ब'

ब्रह्म स्पापरिज्ञानाद् भेदोऽयमवभासते । स्रक्स्वरूपापरिज्ञानाद्यथेयं भाति सर्ववित् ॥६९॥ स्रक्स्वरूपविदः पुंसो यथा वः...... ......सर्वभेदधीरपि वर्तते ।।७०।। ..... स्वयं नश्यच दृश्यते..... । तथा ब्रह्मपरिज्ञानं कृत्वा नश्येत्परं च तत् ॥७१॥ नानेन द्वैतसिद्धिश्च सतः सा हि सदन्तति । त्राविद्यत्वाद्यं भेदः सद्सत्वविलत्तरणः ॥७२॥ चन्द्रद्वित्वावभासेन जण्णणणणणण । ·······दोव तदेकत्वे °सदेकान्ते परेख च ॥७३॥ इति चेत्तादृशः तस्माद् भेद एवात्मने (नो) भवेत्। त्रन्यदा(था)त्मा सदा मुक्तो न द्यविद्यादमेदतः ॥७४॥ परस्मादिष्ट एव स्याद् भिन्नो मुक्ति(क)श्च यद्ययम् । 

परशब्दो...... भेदः सर्वोऽप्ययं भ्रान्तो भेदत्वात्स्वप्नदृष्टवत् ॥६८॥

अभावादसमर्थत्वाद्ग्यसाम्यात्परस्य वै। तद्वित्तेरफलस्वाच तस्मान्न ब्रह्मवेदनम् ॥६६॥ एवं च न तदास्थेयमुपायोपेयवर्जितम् । .....'द्वैतमद्वैतवादिनाम् ॥६७॥ दिष्ठ[त्वाच] हि भेदोऽयं न ह्येकस्यैव यु[ज्यते]। पर्वते प्रामतो दूरे किमदूरः स पर्वतात् ॥७६॥ स्वर्णस्य रुचकादेः स्यात् तद्विनाशेऽप्यनाशतः । भेद एव न तस्यास्माद्विना स्वर्फ्षमतदृशेः ॥७७॥ इति चेत्स्वर्णतो नित्यादभिन्ना रुचकादयः । नापि स्वर्णादिरूपस्य नाशस्तद्रूपनाशतः। सर्वथा न हि नाशोऽस्ति दीपो हिं तिमिरात्मना ॥७६॥ मिथस्तदुद्वयभेदेऽपि न ब्रह्मपरयोरयम् । यतो निर्वचनीयत्वं भेदान्याभ्यां तयोः स्थितम् ॥ऽ०॥ अविद्यत्वात्परस्येति यद .....सति । न ब्रह्मनित्यनिमु कं तथा तस्याविनिश्चयात् ॥५१॥ कुतो ब्रह्मणि मुक्तत्वमनिर्णीतं तदेति चेत् । **त्रविद्याख्यपराद्ग`दे तस्यावाच्येऽत्र संशयात् ॥**=२॥ तस्मान्निरर्थिका, ब्रह्म सचिदानन्दरूपकम् । इत्यादिश्रुतिराविद्यारूपस्याप्यत्र सम्भवात् ॥५३॥ त्राविद्यतो हि निव .....ते। तद्मेदे कथं तस्य सर्वथा मुक्तिसम्भवः ॥८४॥ तन्मुक्तमेव चेद् ब्रह्म भिन्नं चाविद्यतस्ततः । तस्याभावो विरूपं स्यादितरेतरसंज्ञि(ज्ञ)कः ॥५४॥ तस्मिन् सति सदेकान्तरूपं ब्रह्म न सिद्धचति । तस्याभावेऽपि रूपे किं सदेकान्तस्वरूपतः ॥५६॥ तत्सदेकान्त .....च्छता । त्राविद्यञ्च परं न स्याः

XR

आविद्यादिपरात्तस्य भेदादौ यद्यवाच्यता । नास्य तन्मुक्तिनिर्णीतिर्वाच्यैतत्तदभाववत् ॥==॥ यद्वत्वे च सदेकान्तरूपं ब्रह्म न सिद्धचति । इति सङ्घटसम्पत्या नह्याविद्यं पण्णाप्ध। किञ्चैवं परतः सिद्धं ज्ञान(ना)द्वैतं न किं[भवेत्] । ''दन्यत्रापि हि तत्समम् ॥६०॥ **ट्याविद्य**ं तत्र चेत् किन्न ज्ञानाद्वैतेऽपि साम्प्रतम् । श्राविद्यादिव न द्वैतं परतोऽपि हि सांवृतात् ॥६१॥ किञ्च प्रमागतः सिद्धिरभीष्टस्यात्रमाणुतः । सिद्धे सर्वमतस्यापि वाङ्मात्र''''''।।।१२।। 'प्रमार्ण स्यादन्यथा तत्त्वहानित: । त्रभेदाद्यप्रमागत्वादन्यथानुपपन्नता ।।६३।। यत्साधकतमत्वेन प्रमितेः करणं भवेत् । प्रमाणता हि तस्यैव तथाब्युत्पत्तिभावतः ॥६४॥ <del>त</del>्र्यव्युत्पत्त्यादिविच्छित्तिः प्रमित(ति)श्च न चापरा । न ह्यु . .....विपर्यस्तप्रमेयता ॥६४॥ तद्विच्छित्तिर्न नीरूपप्रवृत्तेरपि भावतः । निवृत्तिवृत्तिरूपं हि सर्वं वस्तु तथेचगात ॥ध्द॥ सा चेत्रिवृत्तिरूपैव नीरूपा स्यात्परैव चेतु। **ऋब्युत्पत्त्यादिरूपापि स्यात्ततः स्याद्विरूपता ।।** १७।। तत्साधकतमत्वं स्यात् तत्प्रवृत्त्तिस्वरूपतः । त्रान्यरूपात्कियात्वं तत्किया-कारकमावतः ॥६८॥ घटं बुद्ध्वा पटं वेदुमीत्यन्वयात्प्राक् च सा प्रमा । ततः प्रागपि भावः स्यात्कारकस्येति सुस्थितम् ॥९६॥

| भेदान्यद्वयरूपेश्चेत्तस्यानिर्वचनीयता ।                                |
|------------------------------------------------------------------------|
| त्राविद्यरूपसन्देहान्नास्य मुक्तत्वनिर्णयः ॥११२॥                       |
| ા વર્શાય રશેના વ સુવત્વા નેશ્વર મહુદ્વા                                |
| ***************************************                                |
| ततसत्वरशक्तेर्ने युक्ते ब्रह्मनिश्चयः ॥११३॥                            |
| प्रमितिर्वा प्रदूषणम् ।                                                |
| सापि ब्रह्मण एव स्याज्जीवस्यैव हि वा भवेत् ॥११४॥                       |
| प्रमाणं चेत्स्वतन्त्रं स्याद्ढैतं मिथ्यैव तद्यदि ।                     |
| ब्रह्म व प्रमितं''''''''''''''''''''''''''''''''''''                   |
| च.न तत्रैव                                                             |
| प्रमितं ब्रह्म नान्येन यद्यस्य कथः।।११६॥                               |
| चेत्तदर्थोऽपि स्वतः परत एव वा ।                                        |
| तद्धानं न निषिद्धोऽभून्नान्यो गत्यन्तरात्ययात् ॥११७॥                   |
| स्वतन्त्रं यदि तद्धानं ढैतं तत्<br>''''''''''''''''''''''''''''''''''' |
| यं हि                                                                  |
|                                                                        |
| तथा चामेददोषः स्याद् वच्यते चात्र दूषरणम् ॥११६॥                        |
| तस्मात्स्फुरणमित्येतत्पदमान्द्यादुदीरितम् ।                            |
| परतो ब्रह्मवित्तिश्च तदशक्तेरिति स्थितम् ॥१२०॥                         |
| श्रपि चा'''''''                                                        |
| न्यवाक्याच ब्रह्मणो निर्णयो भवेत् ॥१२१॥                                |
| ब्रह्मणः प्रतिवादित्वं वेदस्यैव यदीष्यते ।                             |
| तत्त्वं तन्निर्णयोत्पादो वेदस्यापि न चापरम् ॥१२२॥                      |
| त्राविद्यरूपतैव स्याद् वेदस्यापि परत्वतः ।                             |
| नो चेत्तस्य परत्वञ्च तस्यापि ब्रह्मता भवेत् ॥१२३॥                      |

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## स्याद्वाद-सिद्धौ

| ***************************************                    |
|------------------------------------------------------------|
| तत्रोक्तं दूषणं नापि प्रत्यच्चादिसदत्ययान् ॥१२४॥           |
| प्रत्यच्चादेः प्रमाग्पत्वान् ज्ञानत्वं हि तथा सति ।        |
| तज्ज्ञानं ब्रह्मणो न स्याज्जीवस्याप्युक्तदूषणात् ॥१२४॥     |
| ततो गत्यन्तराभावे वेदात् स्याद् ब्रह्मनिर्एयः ।            |
| त्राः ।।१२६।।                                              |
| ततो ब्रह्मपरिज्ञानं वेदादुत्पत्तिमिच्छताम् ।               |
| तद्भवेदन्यवाक्यादप्याविद्यकाविशेषतः ॥१२अ।                  |
| विशेषस्तत्र चास्त्येव कार्यभेदविलोकनात् ।                  |
| न हि मृत्यादिकं कार्यं पथ्यादि(दे)रपि दृश्यते ॥१२८॥        |
| इति चेन्न तु तत्का                                         |
| र्चे गुज्यते ॥१२६॥                                         |
| त्राविद्ये शक्तिभेदश्चेत् सत्त्वमेवास्य युज्यते ।          |
| शक्तिब्याप्तं हि सत्त्वं स्यात् तन्नाविद्यस्य शक्तता ॥१३०॥ |
| ऋशक्तत्वाविशेषेऽपि वेदादाविद्यरूपतः ।                      |
| ब्रह्मज्ञानसमुत्पत्तौ साऽन्यवाक्याच सम्भवेत् ॥१३१॥         |
| तथा ब्रह्मविदः                                             |
| ••••••••••••••••••भवतीति श्रुतिः••••••।।१३२।।              |
| इति ब्रह्मस्वरूपस्य परेषां प्रतिपादकम्।                    |
| व्यर्थं वेदादिशास्त्रं स्यान्न ह्यत्रह्मविदः परे ॥१३३॥     |
| किञ्च ब्रह्मपरिज्ञाने तज्ज्ञाने ब्रह्म वा फलम् ।           |
| यद् ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीति श्रुतिः श्रुता ॥१३४॥        |
| ब्रह्मे व यदि                                              |
| म्वेग् तिमवेत् ॥१३४॥                                       |

XĘ

। ताडपत्रप्रतो १३म श्रादिक्रमसंख्या दत्ता।तद्दाने लेखकस्य आन्तिः प्रतीयते । ग्रथवा कारिकाद्वयं लेखनात्त्यक्रमिति ज्ञायते ।-सम्पादक ।

| भेदविभ्रान्तिविच्छेद(दः)स्वज्ञानस्य फलं यदि ।<br>स्वस्यैव यदि सा भ्रान्तिर्नित्यैवेति न तच्छिदे ॥१३८॥१                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| किञ्च वादश्चतुर्थः स्यादाविद्योऽन्यत्वहानितः ।<br>ब्रह्मणस्तेन भेदादौ स्यात्परस्योक्तदूषणम् ॥१३६॥                                           |
| भेद्तः ।<br>तज्ज्ञातृत्वमविद्या च मुक्त्या जीवस्य चेदसत् ॥१४०॥                                                                              |
| जीवा <sup></sup> ज्जह्यविज्ञानसम्भवः ।<br>इत्यर्थः प्रागुपन्यस्तः तद्भान्तिश्चास्य नो भवेत् ॥१४१॥                                           |
| त्रतस्मिस्तद्यहो भ्रान्तिर्न हीयमचितो भवेत् ।<br>चा                                                                                         |
| ·· ह्याविद्यरूपत्वाचिदचिद्वद्यां विलच्तणा ।<br>सा चिद्रवेति जीवस्य तद्त्र <sup></sup>                                                       |
| ततोऽस्य ब्रह्मविज्ञानं तद्भ्रान्तिश्च न सम्भवेत् ।<br>तद्भावान्न तज्ज्ञानाद्ब्रह्म नापि फलं भवेत् ।।१४४।।                                   |
| किं चास्य ब्रह्म'''''''''''''''''''''''''''''''''''                                                                                         |
| भेदः प्रागपि नो चेत्स्याःजायाःभवेत्(?)।<br>जीवयुक्तं वाच्यत्वःजीवादेः साप्यनिश्चिता ॥१४६॥<br>ब्रह्मणा तस्य तादात्म्यं तद्भेदादि च दूषितम् । |
| ब्रह्मणा तस्य तादात्म्य तद्मदााद् च दूर्णतम् ।<br>तन्न ब्रह्मपरिज्ञानात्फः                                                                  |

····यं निर्बाधे प्रत्ययत्वतः । ब्रह्मवन्न हि तत्सत्त्वेचिा प्यन्यदनिबन्धनम् ॥१४=॥ इत्यतो भेदसत्त्वे स्यादभ्रान्तो(न्ता)भेद्धीः स्फुटम् । ततस्तद्भान्तिविच्छेदोऽप्ययुक्तं ब्रह्मधीः फलम् ॥१४६॥ शुक्तिका रूप्यवन्मिथ्या दृश्यत्वा ...... .....भावहानितः ॥१४०॥ अन्यथा प्रतिभासत्वात्तद्वद्ब्रह्याप्यसद्भवेत् । तद्रूप्ये प्रतिभासत्वं दृश्यत्वमिव हीत्तते ॥१४१॥ निर्बाधप्रतिभासत्वं ब्रह्मणीव परत्र च । तत्रास्मादनुमानाच तद्धेतोरस्ति बाधनम् ॥१४२॥ विश्वभेदो भवेत्तोयतरङ्गे ष्विन्दुभेदवत् ॥१४३॥ यथैव तत्तरङ्गेषु चन्द्रश्चन्द्र इति स्फुटम् । अभेदेनानुविद्धत्वाचन्द्रभेदो मृषा मतः ॥१४४॥ तथा घटादिभेदोऽपि सत्सदित्याद्यभेदतः । **ञनुविद्धो मृ**षैवे र्गित्वं तद्वेतोः स्यान्निरङ्कुशम् । हेतु-साध्यादिधीभेदे वास्तवेऽप्यस्य दुर्शनात् ॥१४६॥ धीरियं धीरियं चेति तद्भेदानुविद्धता । तद्वीष्वपि हि दृष्टेति तद्धेतुस्तत्र चेद्दयते ॥१४७॥ यद्यवास्तव ख्वायं तद्वीभेदोऽपि सं ..... वास्तवम् ॥१४८॥ ततो भेदाऽमृषात्वं च न भवेदेव वास्तवम् । न हि हेतोर्म् षात्वे स्यात्तत्कार्यं चापि वास्तवम् ॥१४६॥

दृष्टं हेतुमृषात्वेऽपि वास्तवं मरणादिकम् । मिथ्याहिदंशनादेश्च वास्तवस्यास्य दर्शनात् ॥१६०॥ ःःदिभिः । इदं कार्यंमिदं कार्यमित्यमीष्वस्य भेदतः ॥१६१॥ ञ्रमृवाकार्यनिष्पत्तिमृ षार्था ..... कार्योणाममृषात्वं च वास्तवं नेत्ययुक्तिकम् ।।१६२॥ त्रम्**वाकार्यनिष्पत्तौ मृषाभूतान्निमित्ततः** । •पि॥१६३॥ लोकप्रसिद्धितस्तेषां मृषात्वे न ... द्वचति । तयैव व्यभिचारित्व[मपि क]स्मान्न मुष्यते ॥१६४॥ वस्तुतो व्यभिचारित्वं ततश्चेन्न प्रसिद्ध्यति । ट्टान्तत्वं कथं तस्यावस्तुभूतं प्रसिद्ध्यति ॥१६**४**॥ वस्तुवृत्त्या तद्प्येतद्'' 'स्तु तद्बलान्नोपकल्पितम् ।।१६६।। विश्वभेदमृषात्वस्य यतस्तस्माद्वचवस्थितिः । न ह्यवस्तुबलात् किंचिन्मेयं शक्यनिरूपणम् ॥१६७॥ तत एवान्यथा विश्वभेदयाथ।त्म्यनिर्णयात् । कुतश्चित्तन्मृषावादः कास्पदं प्रतिपद्यताम् ॥१६८॥ भूवि । त[न्मृषा] विश्वनिर्णीतिर्यंत्तवैवेति कल्प्यताम् ।।१६८।। तस्माद्वास्तवमेवेदमनुमानं ततोऽन्यथा । अन्ययोगव्यवच्छेदिसाध्यसिद्धेरयोगतः ॥१७०॥ तथा च वास्तवं किन्न कार्थं च मरगादिकम् । 1180811 तस्मादवस्तुद्रष्टा

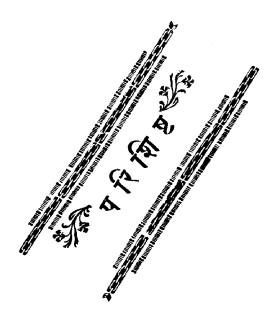
32

.....च कार्येषु तैरेव व्यभिचारिता । तद्भे दासत्त्वसाध्यस्य हेतोः स्यात्सुव्यवस्थिता ॥१७२॥ विद्ययाऽविद्ययां चास्य व्यभिचारस्तयोरपि । इयं विद्य ेयमन्येति किं नाभेदानुांवद्धता ॥१७३॥ न हि विद्या विभिन्नेयमविद्याऽस्तीति " .... । .....त् चयात्मिका ॥१७४॥ कल्पितो यदि संसारो न तस्य ब्रह्मकल्पकम् । त्रतस्मिस्तद्यहो आन्तिः कल्पना साऽस्य किं भवेत् ॥१७४॥ प्राच्यतद्रूपसंसारः कल्पकोऽस्यापि तादृशः । तस्याप्येवं प्रबन्धोऽयमनादिः सैव संस्टतिः ॥१७६॥ ਵਾ तद्वेतोर्व्यभिचारित्वं तद्भेदस्तु वास्तवात् ॥१००॥ तद्भे देऽपि मृषात्वं चेत्कथं तद्रूपसंसृतिः । इत्यादेः पुनरावृत्तेरनवस्था महीयसी ॥१३८॥ विद्यान्तराद्धि विद्याया भेदादिरपि युज्यते । त्रविद्याया..... 1130811 ऋविद्यायाः स्वभावो यो विद्यायाश्च स एव चेत । साऽप्यविद्यैव विद्याया वार्ताऽपि कोपलभ्यताम् ॥१५०॥ विद्यायाश्चेत्स्वभावोऽन्यो वास्तवः परिपठ्यते । त्रविद्यातः प्रथग्भावः कथमेतन्निषिध्यताम् ।।१८१।। स्वभाव' भावेषु यस्मात्तन्नेयं चर्चितार्था वचो गतिः ॥१८२॥ ततो वास्तव एवायं भेदो विद्याऽन्ययोस्तथा। ब्यभिचारश्च तद्वेतोरित्यवाधैव भेद्धी: ॥१८३॥

ξo

ततः सन्नेव भेदोऽयं निर्बाधप्रत्ययत्वतः । निर्बाधे बाः.... 118581 ततस्तत्प्रत्ययादेव सत्त्वं ब्रह्मणि वाञ्छताम् । वाञ्च्छत्र्यभेदेऽप्यतः सत्त्वं ब्रह्मसत्त्वं च नान्यथा ॥१८४॥ तद्भे दसाधनादस्माद्भे दसत्त्वे च नो भवेत् । ब्रह्मेति तद्भात्राच न स्याद्ब्रह्मविदां फलम् ॥१⊏६॥ ततो [ब्रह्मवादोऽयमसिद्धः पर-कल्पितः] । प्राज्ञे नैंव परिप्राद्यः शून्येकान्त इवाञ्जसा ॥१८७॥ शून्यैकान्तोऽपि तद्वत्स्याद् दुष्टो न ह्यस्य सिद्धता । सर्वशून्यमिवादेमि(न्याविवादे हि)शून्यज्ञानमकल्मषम् ।।१८८। तत स्याद्वादिनामेव सफलः सकलो विधिः । नित्यादौ 1125811 इति श्रीमद्वादीभसिंहसूरि-विरचितायां स्याद्वादसिद्धौ ब्रह्मवादिनं [प्रति ब्रह्मदूषग्र-सिद्धिः]

तद्वादो धर्मिणो धर्मैः सत्त्वाद्यैः सेतरैः कथम् ? । परस्परविरुद्धे स्यात् भेदाभेदप्रकल्पः म् । परस्परं विरुद्धत्वादिति चेदिदमप्यसत् ॥२॥ भिन्नोपाधिनिमित्तत्वात् सत्त्वादेरविरुद्धता । तस्मादेकस्य धर्मस्य विधावन्यस्य हि स्थितिः ॥३॥ बौद्धैरप्येवमेष्टव्यं कार्यकारणताऽन्यथा । पूर्वापरत्त्तणापेत्ता न स्या[देकस्य वस्तुनः] ॥४॥ ६२



| *?         | ञन्तव्योप्त्यनपेत्तायां                          | રર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३=         | त्रन्यथाधीर्जडाकारा                              | ४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3          | अन्यथा प्रतिभा                                   | ሂና                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3          | त्रन्यथानुपपन्न <b>त्वा</b> -                    | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ४२         | अन्यापोहादभी-                                    | ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 80         | प्रन्येश्चाभ्युपगन्तव्यः                         | રર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २८         | अन्योन्यपरिहारो हि                               | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| · 20       | ग्रपि चा                                         | XX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <u></u> ৬% | ऋषि चातीन्द्रियार्थत्वे                          | ३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 88         | अपोहः कल्पनात्मा                                 | ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| રદ         | अपौरुषेयता वेदे                                  | ર્ક્                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| રર         | ऋप्रतीतेरतिच्याप्ते-                             | 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| રર         | अप्रमाणान हीष्टाप्ति-                            | ३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २८         | त्रप्रामाख्यस्य                                  | રૂ૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ३१         | अभावादसमर्थत्वा-                                 | XS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ર્ષ્ટ      | <b>अभि</b> व्यञ्जकवाय्वादेः                      | ર૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १२         | अभेदधोर्न चासिद्धा                               | ૪ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १२         | त्र <b>भेदैकत्वमेव</b>                           | १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ২१         | अमिथ्यार्थविकल्पोऽपि                             | २७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| व्याः ।    | त्रमुक्त <mark></mark> ∙प्रभवत्वं                | ૨૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | <b>またい 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2</b> | <ul> <li>३८ अन्यथाधीर्जेडाकारा</li> <li>६ अन्यथा प्रतिमा</li> <li>६ अन्यथा प्रतिमा</li> <li>६ अन्यथा नुपपन्नत्वा-</li> <li>अर अन्यापोहादमी-</li> <li>१० अन्ये श्वाभ्युपगन्तव्यः</li> <li>२८ अन्ये श्वाभ्युपगन्तव्यः</li> <li>२८ अन्ये श्वाभ्युपगन्तव्यः</li> <li>२८ अपी चार्गान्यपरिहारो हि</li> <li>४० अपि चार्तान्द्रियार्थत्वे</li> <li>४४ अपोहः कल्पनात्मा</li> <li>३४ अपोहः कल्पनात्मा</li> <li>३४ अपोहः कल्पनात्मा</li> <li>३६ अपौरुषेयता वेदे</li> <li>३२ अप्रतीतेरतिच्याप्ते-</li> <li>३२ अप्रतात्मार्थान्न हीष्टाप्ति-</li> <li>३२ अप्रमाणान्न हीष्टाप्ति-</li> <li>३२ अप्रमावादसमर्थत्वा-</li> <li>२५ अभिव्यञ्चक्वाण्वादेः</li> <li>१२ अभेदधीर्न चासिद्धा</li> <li>१२ अमिध्यार्थविकल्पोऽपि</li> </ul> |

१. स्याद्वादसिद्धिकारिका प्रतीकानुक्रमणो

----:----:-



( ६६ )

| अभुत्तसमवेतत्वा                    | <b>२४</b> (  | इति चेत्कत्र भावोेऽपि   | સ્લ    |
|------------------------------------|--------------|-------------------------|--------|
| अमुक्तात्मन्यदृष्ट।देः             | . 28-        | इति चेरिंक न वर्षेषु    | ર૪     |
| अमृषोकार्य-                        | 3%           | इति चेत्तदनित्यत्वे     | રૂપ્ર  |
| त्रयुक्त्यति प्रसङ्गाभ्यां         | હ            | इति चेत्तद्द्वर्य       | રૂર    |
| अर्थवादत्वमेकस्य                   | २६           | इति चेत्ताहराः          | 28     |
| <b>ऋर्थवाद</b> रवमेकस्ये•          | ३०           | इति चेन्न तथा           | १६     |
| अर्थापत्तिः प्रमार्णं न            | . 38         | इति चेन्न तु तत्का-     | Xq     |
| श्रविचारोऽपि                       | २४           | इति चेन्निरंशवादेन      | X      |
| <b>अविद्यत्वत्परस्येति</b>         | <i>.</i> ४२  | इति चेत्पत्तु एव        | રર     |
| अविद्यायाः                         | ६०           | इति चेरसर्वथा           | . 88   |
| ञ्चविनाभाविता                      | . २          | इति चेत्स्थूलधी-        | 88     |
| त्र्यव्युत्प <del>त्त्</del> यादि- | પ્રર         | इति चेत्स्याद्यं        | રફ     |
| अशत्तःवाविशोषेऽपि                  | XĘ           | इति चेरस्व गौतो         | XR     |
| असतो हि समारोप-                    | ४६           | इति चेदविनाभावः         | ३२     |
| त्रसम्बद्धार्थबोधानां <sub>्</sub> | ૪ર           | इति चेद्गुग्र-गुण्यादा- | ୢଽୡୡ   |
| असाकल्येन तद्वित्तौ                | 88           | इति चेद्योग्यतैवास्तु   | ંજર    |
| त्रसिद्धेः समवायस्य                | રર           | इति चोद्यं च तुल्यं     | રૂપ્ર  |
| त्राकारभेदभावेन                    | 80           | इति निरंशवादेन          | 8X     |
| आत्मदृष्टानुकूल्ये-                | , <b>₹</b> 5 | इति त्रह्यस्वरूपस्य     | ંપ્રદ્ |
| अगरोपो यदि तत्र                    | .88          | इति बुवा[ग्रस्य]        | २०     |
| आविद्यतो हि निव-                   | <u>४</u> २   | इति वार्त्तिकतः         | ३न     |
| त्राविद्यरूपतैव                    | XX           | इति वार्तिकसद्भा-       | ३७     |
| <b>ञाविद्य</b> ं तन्न चेत्         | K3           | इत्यतो भेदसत्त्वे       | X4     |
| श्राविद्यादिपरा                    | <b>X</b> ₹   | इत्यप्यसत्प्रमाणानां    | રૂહ    |
| <b>ञाविद्य</b> े शक्तिभेद-         | પ્રધ્        | इत्यप्यसारमेवं हि       | ୪୬     |

| N 10 C                        |              |                          | र ब्द       |
|-------------------------------|--------------|--------------------------|-------------|
| इत्यसद्भे दसंवित्ति <b>•</b>  | X0           | एकबुद्धौ न युक्ता        | ୫୍          |
| इत्य स[द्वन-                  | રર           | एकश्रोत्रप्रविष्टानां    | રપ્ર        |
| इत्यसन्न हि तज्ज्ञानं         | <u>୍</u> ଷମ  | एकस्वभावतो               | १४          |
| इत्यसन्न हि तद्भानं           | X0           | एकार्थक'''''             | 20          |
| इत्यसारं                      | १८           | एवं च न तदास्थेय-        | *१          |
| इत्यस्मादनुमानात्             | ર્ફ≓         | एवं च परतः सिद्धा        | 30          |
| इत्यादिचोद्यमप्यत्र           | १३           | एवं रूपादिकायें ऽपि      | <b>୧</b> ७. |
| इदं कार्यमिदं                 | XE           | एवं सति जडाऽऽत्मा        | રર્         |
| इष्टसाधनतः                    | - <b>૨</b> ૧ | एवं सत्त्वमनित्यत्व-     | १३          |
| इह शाखासु                     | २२           | एवं सावैज्ञयसद्भावा-     | इ०          |
| इहेदंबुद्धिहेतो-              | રર           | एवं स्यात्परलोकोऽपि      | ર           |
| इहेद' [हि                     | રર           | ऐन्द्रियार्थे हि         | ३०          |
| ईदृगर्थस्य शब्दोऽय-           | ર્ષ્ટ        | कदाचित्तु तदप्राप्ति-    | 38          |
| <b>उत्तरस्थैव तद्</b> दृष्टे: | १न           | कपालघटयोश्च स्यात्       | ٤           |
| डपकारोऽपि                     | · <b>R</b> 8 | खरश्टज्जवदित्येवं        | १=          |
| उपादानादुपादेये               | وي .         | कतु रस्मरणादेव           | ३६          |
| उपाधिभेदतो भेदः               | xo           | कर्त्तुत्वमपहायैव        | ેરર         |
| एककाय विधायित्वं              | ·~*X         | कर्त् <u>ट</u> त्वादेश्च | રંર         |
| एकत्रास्या हि                 | ୪୍           | कर्म स्यात्पञ्च          | ୪७          |
| एकत्वबुद्धि हेतुत्वं          | <b>ર</b> ¥   | कल्पितो यदि              | ક્ર         |
| एकःववासनातश्चेत्              | X            | कारणान्यत्वतो            | 88          |
| एकत्ववासनादाढ्यां-            | 18           | कार्यकारणमात्रे ण        | ક્          |
| एकत्वविभ्रमाद् <b>दे</b> ही   | 8            | कार्यकारणयोः             | 82          |
| एकत्वाध्यवस <i>ा</i> याच्चे   | 5            | कार्यकारणरूपत्वम-        | Ę           |
|                               |              |                          |             |

१६ एकरवं कल्पितादेव

**इ**त्यस**स्साधनस्यैवं** 

28

| कार्यकारणरूपत्वं १८ किख्वात्मबुद्ध्यभेद-<br>कार्यकारणरूपत्वे ६ किख्वात्र फलसद्भावा-<br>कार्यकारणरूषं [तत्] ७ किञ्चात्राऽभेदधी-<br>कार्यकारणसन्ताना- ३ किख्वानुमानमेवेय- | २३<br>४<br>४<br>२<br>२<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| कार्यकारणरूषं [तत्] ७ किञ्चात्राऽभेद्धी-                                                                                                                                | ४४<br>३१<br>४∓                                                 |
|                                                                                                                                                                         | <b>२१</b><br>४ <b>द</b>                                        |
| कार्यकार गामन्ताना- ३ किञ्चानमानमेवेय-                                                                                                                                  | 84                                                             |
|                                                                                                                                                                         | -                                                              |
| कार्य त्वमपि १३ किञ्चान्योन्याश्रयोऽपि                                                                                                                                  | 28                                                             |
| कार्योदिधर्मभेदः स्या- ७ किन्न्राभिमतसन्ताने                                                                                                                            |                                                                |
| किञ्च कर्काद्यपोहश्चे∙ १० किञ्चासद्प्र <sub>ह</sub> र्ऐ                                                                                                                 | ૪ર                                                             |
| किञ्च कत्री फलं लब्धं ४ किञ्चास्य ब्रह्म-                                                                                                                               | 父の                                                             |
| किञ्च कल्पित एवायं ४० किञ्चिज्ज्ञ एव तत्रापि                                                                                                                            | રહ                                                             |
| किञ्च च ििकतः कार्यं १४ किञ्चिज्ज्ञ एव सिद्धो                                                                                                                           | ર્શ્ટ                                                          |
| किञ्च च्चिंगिकतः कार्ये १६ किञ्जिज्ज्ञश्च भवेत्रेव                                                                                                                      | २८                                                             |
| किञ्च ज्ञ (ञ्चित्रज्ञः) स्वपर-२७ किञ्चिन्ज्ञे                                                                                                                           | ३०                                                             |
| किञ्च घो-द्वयमिष्टं ४४ किञ्च ककार्यकारित्व                                                                                                                              | 80                                                             |
| क्रिञ्च न स्यादुपादान- ४ किञ्चे कत्वसमागेपः                                                                                                                             | د                                                              |
| किञ्च नीलादि , ४३ किञ्च कत्वसमारोपात्                                                                                                                                   | q                                                              |
| किञ्च प्रत्यत्तमन्यदा ५ किञ्च वं परतः सिदं                                                                                                                              | X₹                                                             |
| किञ्च प्रमाणतः ४३ किञ्चोपचारतः                                                                                                                                          | 89                                                             |
| किञ्च ब्रह्मपरिज्ञाने २६ किमन्यरूपता                                                                                                                                    | १६                                                             |
| किन्च वादश्चतुर्थः ४७ किं तेन नापि संसारः                                                                                                                               | 38                                                             |
| किश्च वेद-प्रमाण'न २६ कुब्चिकाविव 🔅 👘                                                                                                                                   | રર                                                             |
| किञ्च व्याप्तिमहो १३ कुत्रस्सर्वाझ-सौम्येऽपि                                                                                                                            | ያ                                                              |
| किन्न सत्येव सम्बद्ध- ४६ कुतो ब्रह्मणि मु-                                                                                                                              | ४२                                                             |
| किञ्च स्यारकस्य- 🐘 😵 छ[तस्य कत्रो धर्म]स्य                                                                                                                              | 8                                                              |
| किन्न स्याहोष- ३८ कमेणाऽप्यत्र नैवास्ति                                                                                                                                 | 8X                                                             |
| किन्न स्याद्वक्तुः २६ क्वचि[द्वासना "]                                                                                                                                  | S.                                                             |

( ६= )

|                              |          | _                        |     |
|------------------------------|----------|--------------------------|-----|
| [च्चणानामेकचितानां]          | X        | तच्चेदं स्यान्महीध्रादि- | २म  |
| च्तरणानामेकताऽभावा-          | २१       | तज्ज्ञातृत्वमविद्या च    | হত  |
| <b>च्चणिकत्वादिसाध्य</b> स्य | 88       | तज्ज्ञानस्य              | ह   |
| च्चिकैकान्तपचे तु            | સ્       | तत एवान्यथा              | 3X  |
| खण्डादावपि                   | 3        | ततसत्वर                  | XX  |
| खरडादाविव                    | 3        | ततो गत्यन्तराभावे        | LE  |
| गुणवत्वे गुणादीनां           | ৪৩       | ततो गमकता हेतो-          | २१  |
| गुणादेगुं णवत्वं च           | ४६       | ततोऽचिदाऽत्र             | २८  |
| गुणाद्यभेदो गुण्यादेः        | ४३       | ततो दोषान्तरादृष्टे -    | ३८  |
| गोश्चेदश्वाद्यपहोहात्स्यात्  | ६२       | ततो नानात्मकं वस्तु      | १०  |
| गृहान्तसँखिमध्यज्ञात्        | રર       | ततोऽनैकान्तिकाऽसिद्ध-    | ४३  |
| घटं बुद्ध्वा                 | X₹       | ततोऽन्यथानुपपन्नत्वं     | રર  |
| घटादिस्मरणाभावे              | ४०       | ततोऽप्रथक्त्व मेव        | ४७  |
| च कार्येषु                   | ६०       | ततोऽप्रतोतिरत्रापि       | 88  |
| चन्द्रद्वित्वावभासेन         | 2?       | ततोऽप्रयोजको             | ३१  |
| चेत्तदर्थी ऽ पि              | XX       | ततो बुद्ध्यादिसम्बन्धे   | २३  |
| चित्तं कारणमित्यस्ति         | १३       | ततो ब्रह्मपरिज्ञानं      | Xq  |
| चित्तं कारणमेवाऽस्मिन्       | ११       | ततो ब्रह्मवादो           | ६१  |
| चिदस्तित्वे विवादो न         | ર        | ततो भवेदर्हन्ने व        | રદ  |
| चैत्रैकज्ञानवचित्रे          | १६       | ततोऽमावप्रमा नैव         | ४०  |
| जीवा                         | <u> </u> | ततो भेदाऽमृषात्वं        | X۲  |
| जैनै: पौद्गलिक-              | રપ્ર     | ततो यथाऽविनाभावः         | રૂર |
| ड्योतिःशास्त्रादि-           | হ৩       | ततो यथैव बौद्धानां       | રક્ |
| ज्ञानात्कर्षस्तु             | રદ       | ततोऽयं धर्मभेदश्चे-      | ٤   |
| ज्ञानं [कायस्वभावः]          | २        | ततोऽवश्यमपेत्तत्वा-      | ્રર |
|                              |          |                          |     |

( ٤٤ )

| ततो वास्तव एवायं           | ६०         | तत्कायस्य स्वरूपं          | 80    |
|----------------------------|------------|----------------------------|-------|
| ततो वेदस्य नैव             | ঽ৩         | तत्कार्यस्यापि तत्रैव      | 3     |
| ततोऽसङ्करभावेन             | 80         | तत्त्त्रयेऽपि वृथा         | १३    |
| ततोऽस्य ब्रह्म-            | xu         | तत्तदनुपपत्तेरे-           | 38    |
| ततो हेतोश्च                | ୪୧         | तत्तयोरपि सादृश्यं         | १०    |
| ततः कथञ्चिन्नाशित्वे       | હ          | तत्पुत्रत्वादिहेतूनां      | २१    |
| ततः कूटस्थनित्यत्वे        | રષ્ટ       | तत्प्रयोग                  | ૨૪    |
| ततः पृथक्त्वभिष्ट          | ৪৩         | तत्प्रत्ययस्य हेतुरवं      | ૪ર    |
| ततः प्रधानहीनेऽस्मिन्      | 8X         | तत्रापि चान्यतः            | २०    |
| ततः प्रध्वस्तदोष-          | ३१         | तत्रोक्तं दूषएां           | XĘ    |
| ततः प्रमाग्वैकल्या-        | રદ્        | तत्त्वान्तरं               | ं २   |
| ततः प्रामार्थ्यनिष्पत्तिः  | . 38       | ••••तत्स चिच्चेत्          | xx    |
| ततः शब्दे गुणोऽपि          | રૂદ        | तत्सदेकान्त                | ४२    |
| ततः सन्ने व                | ६१         | तत्सत्यप्यन्यसम्बन्धे      | ષ્ઠર  |
| ततः सर्वज्ञ एव             | २८         | तत्साधकतमत्वं              | X₹    |
| ततः सोपाय एवाऽ[यं          | २७         | तत्सामान्येऽपि             | રૂપ્ર |
| ततः स्थितं                 | <b>X</b> 8 | तत्सिद्धौ मुक्तकार्यत्वात् | ່ຜ່   |
| ततस्तत्त्वान्तरत्वे        | ર          | तत्त्वभावो                 | રષ્ટ  |
| ततस्तत्प्रत्ययादेव         | ६१         | तथा घटादिभेदोऽपि           | X5    |
| ततस्त[द्विकलहेतो]          | २१         | तथा च कारणादेव             | 88    |
| ततस्तकंप्रमा               | ૪ર         | तथा च गुएा-गुएयादे-        | ୪ୡ    |
| ततः स्यात्कार्य-           | १६         | तथा च दातुः स्वर्गः        | . 88  |
| ततः स्यात्प्रत्यभिज्ञानात् | ર૪         | तथा च पत्त एव              | રર    |
| ततः स्याद्वादिनामेव        | ६१         | तथा च वास्तवं              | 3X    |
| तत्कत्ताऽऽत्मा             | . <b>R</b> | तथाप्यभेदतः                | રર્   |
|                            |            |                            |       |

( 98 )

| _                         |             |                            |            |
|---------------------------|-------------|----------------------------|------------|
| तथा ब्रह्मपरिज्ञानं       | <b>X</b> 8  | तद्भे देऽप्यैक-            | <b>Ę</b> 8 |
| तथा त्रह्यविदः            | XĘ          | तद्द्वयत्वं च              | <b>१</b> ७ |
| तथा वनादिदृष्टान्तः       | 88          | तद्द्वयोरप्यभेदः           | १द         |
| तथा सर्वविदस्तीति         | ૨૬          | तद्वत्येवाविनाभावा-        | २१         |
| तथा स्याच्चे <del>:</del> | १२          | तद्वत्त्वे स्याद'यस्कार-   | २१         |
| तथोपपत्तिरेव              | 88          | तद्वादो धर्मिगो            | ६१         |
| तथोपपत्तिरेवेय            | ४३          | तद्विच्चेदनुमा             | ૪ર         |
| तथोपपत्त्यनिर्णीतौ        | - 98        | तद्विच्छित्तिर्भ           | ×₹         |
| तदपेत्ते हि सम्बन्धे      | 38          | तद्विना शक्तिभेदेन         | १७         |
| तदपोहेऽपि गुल्मादौ        | 3           | तद्विनिश्चयतः              | २०         |
| तदभावे त्वनिर्णीतिः       | રૂર         | तद्विशेषग्रभ(भा)वे         | . 82       |
| वदभावो घटादेश्चे•         | . 80        | तद्वेषे(द्वेदे)ऽप्येक-     | હ          |
| तदभ्युपगमे तु             | <u>'२</u> ४ | तद्विशेषरणभावाख्य-         | 38         |
| तदर्थं स्यात्तदपेत्तित्वं | 38          | तन्तवो हि पटीभूता          | .82        |
| तदवस्था गता               | Xo          | तन्मुक्तमेव चेद् ब्रह्म    | <b>X</b> 2 |
| तदागमोऽस्य                | રષ્ટ        | तन्न ताहगमावोऽपि           | 88         |
| तदिच्छायामवक्त <u>ृ</u> - | ३०          | तन्नो चेद् ब्रह्मनिर्गीति- | 38         |
| तदुपमदैनं नाम             | 88          | त[न्मृषा] विश्व-           | . XE       |
| तद्दोषध्वंसनार्थं         | રદ          | तया कारण-काय त्वं          | २न         |
| तद्ध्वनीनां               | રૂપ્ર       | तया सिद्धाद् पोहाच         | 5          |
| बद्धेतुरपि नाऽपोह∗        | ধ্য         | तर्काच्चे(र्कश्चे)दप्रमा   | 98         |
| तद्वेतोब्र्यभिचारित्वं    | ६० .        | तर्को न स्यात्वमार्ग       | 88         |
| तद्वेतोर्व्यभिचरित्वा-    | ૨૬          | तस्मारसन्तान इष्टरचेत्     | <b>१</b> × |
| तर्भेदसाधना-              | ६१          | तस्मात्स्फुरण-             | : XX       |
| तद्भे देऽपि मृषा-         | ६०          | तस्माद्तिप्रसङ्गस्य        | રષ્ઠ       |
|                           |             |                            |            |

| तरमादुभयथाऽपि               | 39         | दोषाभावो गुगः                  | 375 |
|-----------------------------|------------|--------------------------------|-----|
| तस्मादेकस्य                 | ६१         | दृष्टान्तरहिते                 | ३२  |
| तस्मादेकान्तभेदेऽपि         | 88         | दृष्टान्ते साध्यवैकल्यमपि      | ୪ୡ  |
| तस्मादेकैव धीरत्र           | 88         | दृष्टान्ते साष्यवैकल्यं        | ३म  |
| तस्मादेव प्रसिद्ध-          | २०         | <b>ट</b> ष्टं हेतुम्टषात्वेऽपि | XE  |
| त्तरमादेवमण्डवेव            | 8X         | [द्रब्यपर्यायतै]कस्मिन्        | १६  |
| त्तस्माद् दृष्टस्य भावस्य   | ૪ર         | द्रब्याविनाशे पर्याया          | १६  |
| तरमाद्वास्तच-               | 3X         | द्विष्ठ[त्वाच्च] हि            | ধহ  |
| तस्मान चेद्गुणादीनां        | ४७         | द्वौ गन्धौ, षड् रसा            | ୪ୡ  |
| तस्मान्निरर्थिका            | ४२         | धर्मकत्री फलं लब्ध-            | 8   |
| तस्मिन्सति सदेकान्त-        | ४२         | धर्मादिकार्थसिद्धेश्च          | R   |
| त्तस्य प्रमित्तता           | X٥         | धर्माऽधर्मौ ततो हेतू           | १   |
| त्तस्याप्येकत्व-निर्णति-    | 5          | धीभेदेऽपि न तद्भेदो            | 88  |
| त्तस्यामपि प्रमायां         | 39         | धीरियं धीरियं                  | XS  |
| त्तादात्म्यप्रस्ययोल्पादि-  | 83         | न च कल्पितदेशादि-              | ደ   |
| तासां च कल्पका बोधा         | 25         | न चक्रमिस्यभेदिस्व-            | 88  |
| त्रिलत्त्रणं च तत्रास्ति    | રર         | न च पूर्वापरीभाव-              | १न  |
| दातुरेव ततः स्बर्गो         | १२         | न च वर्णस्य नित्यत्वं          | ર૪  |
| दानादिसह <b>छ</b> द्कृत्ता  | १२         | न चानिर्णीतसिद्धत्वं           | રર  |
| दारादि-हारि-वेरो च          | २४         | न चान्यद्प्राह्य-              | 80  |
| देश कालकृत                  | 88         | न चेत्तदा समारोप-              | 38  |
| देश-कालौ न बौद्धानां        | X          | न चैवं दृश्यते तत्र            | શ્વ |
| देहस्यानादिता न             | २६         | [न धर्मे]एक एवाऽयं             | 8   |
| देहारम्भोऽप्यदेह <b>स्य</b> | <b>₹</b> ¥ | न बहिर्गमकत्त्रं हि            | २०  |
| देत्यस्यादृष्टतः            | २५         | निमः श्रीवर्द्धमा]नाय          | 8   |
|                             |            |                                |     |

( ७२:)

( 50 )

| [न वा स्म]रणशक्तेः        | १३         | नित्यादेः कल्पितत्वं चेत् | १०  |
|---------------------------|------------|---------------------------|-----|
| नष्टमेव ह्यनष्ट' च        | ५६         | नित्यैकान्तस्य दुष्टत्वं  | २६  |
| [न सत्त्वस्या]पि चेदत्र   | 88         | [नित्यैकान्तो न …]        | হ`হ |
| न सम्बध्नात्यसम्बद्धः     | 85         | नियोग-भावनारूपं           | २ं६ |
| न हि दृष्टा घटोत्पत्तिः   | ४३         | निरंशाद्धि                | १४  |
| न हि प्रत्यचतो ज्ञाते     | 88         | निरंश: कल्पको             | 2X  |
| न हि विद्या विभिन्ने -    | ६०         | निरुपाये न सा युक्तिः     | રહ  |
| न हि सर्वज्ञ-वक्तृत्व-    | રદ         | निरुपायो न बक्त           | २६  |
| न हि साकल्यतो             | 88         | निरुपायोऽस्ति             | રફ  |
| न हि सौख्यादिकार्यस्य     | २          | निग ग्रात्वमतो हेतोः      | ४७  |
| न हि संसारिणां            | १२         | निग् सत्व गुसादीना-       | ૪૭  |
| न हि स्यात्समवायेन        | <b>୪</b> କ | निर्णयैकत्वरूपं हि        | হ্হ |
| न हि स्यिदेकताऽभावे       | 85         | निर्बाधप्रतिभा-           | X=  |
| न हि स्वतोऽसतो शक्ति-     | રદ         | निर्बाधं तत्प्रमाणः चेन   | Ę   |
| न हाप्रमाखतः सिद्धं       | xo         | निर्वाधे बाधशङ्कायां      | Xo  |
| न ह्यवास्तवतः कार्यं      | X          | निवृत्तिलत्तर्ण           | ইও  |
| न हा कान्तेन भिन्नत्व     | 88         | निरचयात्मकमध्यज्ञ-        | 8X  |
| नाध्यत्तमिह युक्ति: स्या- | 5          | निषेध्याऽमह्गो            | 80  |
| नान्यस्य तत्तयोनैंव       | <b>হ</b> ০ | नेयं कार्यस्य कार्यं      | २   |
| नानेन द्वैतसिद्धिरच       | 28         | नैतरकफादिकार्यं           | 3   |
| नापि स्वर्गादिरूपस्य      | પ્રર       | नैतस्कायस्वभावः           | 32  |
| नापोहमात्रं तद्धेतुः      | २०         | नैव चेत्तत्फलाभावः        | સ્  |
| नास्ति कर्त्रेति          | . 8        | नैवं स्याद्वादिनां दोषः   | १६  |
| नाऽस्यापि निरुपायत्व-     | રષ્ટ       | पत्तधर्मत्वमुख्यैतत्      | 3=  |
| नित्यवत्तद्भावाद्धि       | 25         | पत्तान्तरे                | રર  |
|                           | <b>,</b> , |                           | ••• |

| 96. at 0 s                   |      |                             |            |
|------------------------------|------|-----------------------------|------------|
| पद्ते तत्रिर्णयो             | રૂર  | प्रत्यत्तं खलु              | ų          |
| <b>पत्तेऽ</b> प्यवश्य'       | २०   | प्रत्य ज्ञा देः प्रमाणत्वा- | ¥٤         |
| पटादावेव तद्प्राहि           | 8X   | प्रत्यभिज्ञाख्यबोधोऽय       | U          |
| पटाद्यसिद्धिपत्ते च          | 8X   | प्रत्ययान्तरतः सिद्धिः      | 80         |
| परतः प्रमितत्वं              | ٤o   | प्रदेशा <b>रा र</b> खरखस्य  | ३४         |
| परतोऽस्य                     | देन  | प्रधानस्थूलसापेत्ता         | 88         |
| परशब्दो''''''                | ×8   | प्रधानः पुरुषो नो चेत्      | 88         |
| परस्पर विरुद्ध-              | ६१   | प्रमाणं चेत्स्वतन्त्रं      | XX         |
| परस्मादिष्ट एव स्याद्        | 28   | त्रमार्गं स्याद्न्यथा       | X₹         |
| परिशाम्यनुषायस्था-           | হ্ম  | [प्र]मितं चत्तुषे-          | <b>X</b> 8 |
| परोक्त्यैवाऽनुमेष्टा <u></u> | ે ૨  | श्रमितं ब्रह्म              | 22         |
| पिटकाध्ययनं सर्वं            | ર્ક્ | प्रमितिर्वा                 | хX         |
| पिटके तरस्मृति-              | રૂદ  | प्रवृत्तिलत्तरणे कार्ये     | ąu         |
| पिष्ठोदकगुडादिभ्यो           | ર    | प्राक्तनोत्तरयोः            | १७         |
| <u>यु</u> त्रादिलब्धं        | 8    | प्रागभावाद्यभावज्ञा         | 33         |
| पुरुष[त्वादि]हेतुश्च         | ३०   | प्र।गभावे स्थिते            | 80         |
| पूर्वपत्तद्वयेऽप्युक्त       | 8    | प्रागसटसत्पुनश्चेत्         | १६         |
| पूर्वंपचेऽप्यनित्यत्व-       | ২২   | प्राच्यतद् रूप-             | ६०         |
| षूर्वापरत्तरणाषेत्त-         | ११   | प्रा '''''' नां             | 88         |
| पूर्वापरेषु चित्तेषु         | १४   | प्रामाख्य न प्रमाणानां      | રૂહ        |
| पौरुषेयों भवेदेवो            | 38   | प्रामाण्यं पिटके न          | ३६         |
| ष्टथक्त्वमेव गन्धादौ         | ୫७   | प्रामाख्ये परतः सिद्धे      | રક         |
| ष्टथक्त्वाम्रहणादेव          | 88   | फलकुत्वेऽपि तत्कत्री        | 8          |
| व्रकृत्या नियमोऽय'           | १२   | बाह्यत्व-विद्यमानत्व-       | 5          |
| प्रकृत्ये वेति चेदेव'        | १४   | वीजाङ्कुरादिवत्             | क्ष        |
|                              |      |                             |            |

| बीजाङ्कुराद्यसाङ्कर्य           | १न         | भेदावभासने न स्या-               | 99         |
|---------------------------------|------------|----------------------------------|------------|
| बुद्बौ भेदावभासेन नि-           | १०         | भेदैकान्ते ततो युक्तं            | १न         |
| बुद्धौ भेदावभासेन व्या-         | 88         | भेदोऽत्राभाव एव                  | રરૂ        |
| बुद्ध्यादेः कारकत्व <b>ं</b> हि | રષ્ઠ       | भेदोऽस्ति चेदबाध-                | 82         |
| बुद्ध्याद्याधारता               | 28         | भ्रान्ते <b>य</b> ं प्रत्यभिज्ञा | ર૪         |
| बौद्धैः स्मृतोऽत्र              | રૂદ        | मरीचिकाद्यभावो हि                | 80         |
| बौद्धैरप्येच-                   | ६१         | मिथस्तद्द्वयभेदेऽपि              | ४२         |
| त्रह्मगः प्रतिवादित्व'          | XX         | मुक्तस्य तु न                    | २४ -       |
| ब्रह्मणा तस्य                   | <u> </u>   | मुक्तान्ययोः फलाद्भेदे           | X          |
| ब्रह्म <b>रू</b> पापरिज्ञानाट्  | 28         | यत्कार्यं येन संजातं             | 8          |
| ब्रह्मै व चेत्                  | <b>x</b> 8 | यत्साधकतमत्वेन                   | X₹         |
| ब्रह्म व यदि                    | <b>X</b> Ę | यत्साधकतमं                       | X8         |
| भवेद्गत्यन्तराभावाद्            | <b>X</b> 8 | यत्र सत्त्वोपलम्भः               | १४         |
| भावप्रमाखतो                     | ર્દ        | यत्र सोऽहमिति                    | ×          |
| भिन्नपर्यायवत्व' हि             | न्         | यथा गोव्यपदेशो                   | 82         |
| भिन्नः सन्नेव                   | *8         | यथा नान्थोऽत्र सम्ब-             | 8 <b>5</b> |
| भूतसंहति-कार्यत्व               | २          | यथा रूपमुपादान                   | १७         |
| भेदविभ्रान्ति-                  | <b>২</b> ৩ | <b>यथैकार्थक्रियाहे</b> तुः      | Ę          |
| भेदः प्राकृच                    | રરૂ        | यथैव तत्तरङ्गेषु                 | X=         |
| भेदः प्रागपि                    | <u>২</u> ৩ | यद्यभेदः कथञ्चित्                | 28         |
| भेदश्चेत्कारणत्वादेः            | १३         | यद्यवास्तव एवायं                 | 25         |
| भेदान्यद्वयरूप-                 | XX         | यद्यहेतुकमेवेद                   | 8          |
| [भेदाभेदात्मको बोध]             | १३         | यद्यपादानतैव                     | १७         |
| [भेदाभेदाभि]धायि                | 88         | यद्वत्वे च सद्कान्त-             | *3         |
| भेदाभेदेऽप्यभेदस्य              | १६         | यद्वेदाध्ययनं                    | રક         |
|                                 |            |                                  |            |

| युक्तिश्चेदनुमा-      | 5           | विकल्पो नात्र युक्तिः      |             |  |
|-----------------------|-------------|----------------------------|-------------|--|
| युगापत्कमतो वस्तु     | ৩           | विद्ययाऽविद्यया            | ६०          |  |
| य' निर्बाधे           | 25          | विद्यान्तराद्धि            | ६०          |  |
| रसस्याभाव एक          | १७          | विद्यायाश्चेत्             | X3          |  |
| [रसो हि] न भवेदेष     | १७          | विधिमात्रब्रहे             | ४०          |  |
| रित्व' तद्धेतोः       | ¥۲          | [विधूत]कल्पनाजाल•          | २७          |  |
| रूपमित्येकविज्ञानं    | 82          | विनाऽप्यतिशया-             | <b>*</b> ?  |  |
| रूपादीनां रसादाव-     | १७          | विपत्ते न तु बाधाऽस्ति     | રર          |  |
| रूपाद्यन्यतमं च-      | 25          | विपद्मे बाधनात्            | ૪ર          |  |
| रूपेशौ(शे)व रसाय श्च  | ૪ર          | विवत्तितः स                | ર્ક         |  |
| लोकप्रसिद्धित-        | χε          | विवादो यदि तत्रापि         | <b>ર</b> ર  |  |
| वनादेन हाभेदोऽस्ति    | 88          | विशेषस्तत्र चास्त्येव      | XĘ          |  |
| यनाद्यवयवा-           | 88          | विशेषः क्वापि              | 88          |  |
| वस्तुतो व्यभिचारित्वं | XE          | विशेषः स्यादुपादानो-       | X           |  |
| वस्तुष्टत्त्या        | <u> ২</u> ৩ | विश्व भेद मुषा-            | <u> ২</u> ৩ |  |
| वाच्यवाचकसम्बन्ध-     | <b>રે</b> 8 | विश्वभेदो भवेत्तोय-        | X=          |  |
| वासनातो               | Ę           | विषयोऽकारएं नेति           | Ę           |  |
| वास्तवाकेन (विकैक ?)  | 28          | वीतरागस्य नेच्छाऽस्ति      | ३०          |  |
| वास्तामेद-विद्वेषे    | 88          | वेतैव हेतुहुष्ठा च         | २०          |  |
| वास्तवी चेद् गुगादौ   | ४६          | वेदवाक्य प्रमार्ग न        | ३०          |  |
| वास्तवी न [गुणादौ     | ४६          | वेदे वसंस्य                | ર૪          |  |
| वाहदोहादिकायस्य       | £.          | व्यक्तिरूपं न चेत्पूर्व    | १६          |  |
| विकल्पयोनयः शब्दा     | ২৩          | ब्यर्थेयं साध्यनिर्णीतिः   | २०          |  |
| विकल्पयोनिशब्दस्या-   | ২৩          | व्यवहारेग संवृत्या         | 8           |  |
| विकल्पायोपोहसामान्य-  | 5           | व्यापि वा व्यक्तिनिष्ठं वा | 3x          |  |

( 58 )

|                                  |     | •                             |       |
|----------------------------------|-----|-------------------------------|-------|
| [ब्याप्ति]काल विशिष्टस्य         | २०  | समवायेन सम्बद्ध-              | ₹X    |
| व्याप्त्यैव तद्महे               | 38  | समवाये प्रतीतिश्चे-           | 8=    |
| व्यावर्त्यात्तद्भिदो             | १०  | सम्बन्धत्वं प्रतीत्ये व       | 84    |
| व्यावृत्तीनां स्वतो भेदे         | १०  | सम्यग्ज्ञाने प्रमाखे          | X8    |
| व्यावृत्ते <b>श्</b> चेत्समारोप- | ११  | सर्वज्ञो वीतरागश्च            | રષ્ટ  |
| ब्यावृत्त्या चिदचित्वं च         | १२  | सर्वधाऽन्योन्यभिन्नानां       | 88    |
| व्यावृत्त्या धर्मभेदोऽपि         | 88  | सर्वे सौख्यार्थितायां च       | 8     |
| व्यावृत्त्येकस्वभावत्वे          | १०  | सविकल्पकमध्यत्तं              | 85    |
| शक्तिसाम्य' हि खण्डादौ           | 3   | स विशेषो                      | x     |
| शब्दे दोषोद्भवस्तावद्            | રૂન | स श्यामस्तस्य                 | રર    |
| शत्वं ततः                        | 88  | सब्याख्यान <b>ां</b>          | २६    |
| शुक्तिका रूप्य-                  | X۲  | सा चेन्निवृत्तिरूपं           | ૪ર્   |
| शून्यें कान्तोऽपि                | ६१  | साहरयभावतस्तत्र               | 88    |
| रच कार्यं तु                     | ६२  | सा च हेतोः स्वरूपं            | 20    |
| श्रुतौ तत्स्मृतिरन्येभां         | ३६  | सादृश्ये यदि                  | ĘK    |
| स एवाऽयमकारादि                   | ર૪  | साध्यते विभ्रमैकान्त-         | રર    |
| स एवाऽयमिति                      | 38  | साध्यसाधनयोव्याप्ते-          | રર    |
| स एवायमितीष्टोऽन्यैः             | 28  | साध्य नाधनसम्बन्ध-            | ४२    |
| सत्येवाऽत्मनि धर्मे च            | হ   | सान्वये गमकत्वाच              | २०    |
| सन्तानत्वनिमित्तं हि             | Ę   | सामान्यापेचया                 | રેપ્ર |
| समवायाख्यसम्बन्धो                | २२  | साव इन्सहजेच्छा तु            | ३०    |
| समवायाच(यश्च)                    | 85  | सैव`य' स्यादहंबुद्धि-         | ર૪    |
| समवायान्तरापेचे                  | 38  | सोपायानां [तदोशो हि           | २६    |
| समवायान्तरेखास्य                 | 85  | सोऽहमित्येकवि <b>ज्ञाना</b> - | १४    |
| समवायात्र तद् बुद्धि-            | ૪રૂ | संयोगाख्यो न सम्बन्धो         | રરૂ   |
|                                  |     |                               |       |

| संयोगोऽन्योऽपि              | રષ્ઠ       |
|-----------------------------|------------|
| संशयदिधियो                  | 88         |
| संश्लेषज्ञानमेवेह           | 38         |
| स्फुरर्ग नाम भान            | ४०         |
| ्स्यात्पृथक्त्वगु एगद्भे दो | રર         |
| ेयादय' गौः                  | ર૪         |
| <b>शक्स्वरूपविदः पु</b> 'सो | 28         |
| त्यादि लच्च ग्युक्ते अपि    | ६          |
| स्वतन्त्रं यदि तद्धानं      | <b>X</b> X |
| स्वतोऽप्रामाण्यविज्ञान-     | ঽ৩         |
| स्वतः प्रामाख्यसिद्धौ       | રૂદ        |
| स्वतः सर्वं प्रमाणानां      | ইও         |
| स्व-परद्रोहिदैत्यानां       | २८         |
| स्वमाव                      | ६०         |
| स्वभाषाख्य                  | १२         |

| રષ્ઠ | स्वर्णस्य रूचकादेः      | ४२       |
|------|-------------------------|----------|
| 88   | स्वसंवेदनात्तजाभ्यां हि | २        |
| 38   | स्वार्थानुमानसम्भूति-   | ४०       |
| X٥   | स्वालत्तरायमिवा-        | १३       |
| રર   | स्वालच्चरयातिरिक्तं     | १२       |
| રે૪  | हेतुद्वयं च दैत्याङ्गे  | २न       |
| ४१   | हेत्प्रयोगकाले तु       | २१       |
| ६    | हेर्नुरेव यथा सन्ति     | २१       |
| XX   | हेतोरपि गुग्रस्तस्य     | ३⊏       |
| રૂહ  | हेतोरस्माद्गुणादीनां    | ୪७       |
| રૂદ  | हेतोस्तत्सूचिता         | સ્       |
| રૂહ  | हेतोरतदन्यदोषोऽस्ति     | ३८       |
| २म   | हेतोस्स्वरूपमेव दं      | ३⊏       |
| ξo   | ह्याविद्यरूपत्वा-       | <u> </u> |
| १२   |                         |          |

## २. स्याद्वादसिद्धिगतानां व्यक्ति₋सिद्धान्त-सम्प्रदायादि⊸ बोधकविशेषनाम्नां सूची

| श्रात्माहेत                   | રેષ્ઠ      | जैनता                         | શ્લ      |
|-------------------------------|------------|-------------------------------|----------|
| श्रहेत                        |            | जैमिनि                        | २६, ३    |
| श्चद्वेतवादिन्                | 28         | <b>ड्योतिः</b> शास्त्र        | ૨७, રર   |
| श्रनेकान्त                    | ११         | ज्ञाानद्व <b>ेत</b>           | રર, પ્રર |
| श्चनेकान्तात्मक               | १३         | तादात्म्यविद्वेषिन्           | २३       |
| श्वन्ययोगव्यवच्छे             | 34 3       | त्रिरूपाभावचादिन्             | े ३⊏     |
| श्चन्यवादिन्                  | હ્         | दैत्य २७                      | , २८, २१ |
|                               | २६, ३०, ३१ | नरक                           | . ११     |
| ईश                            | ૨૪,૨૬      | नास्तिक                       | ર        |
| ईरवर                          | ૨૭, ૨૬     | नित्यसामान्यवादिन्            | રપ્ર     |
| <b>कथ</b> ्रब्बिद्वादविद्वेषि | न् २३      | निल्यैकान्त २२, २३            | , ૨૪, ૨૬ |
| कर्त्य वादि न्                | २५         | नित्ये कान्तप्रवादि <b>न्</b> | ૨૪, ૨૪   |
| क्रमानेका <del>न्</del> त     | <b>૨</b> १ | नियोग                         | રક્      |
| चिंगिकवादिन्                  | १न         | निरंशवाद                      | X        |
| चौगिकैकान्त                   | ३, १६, २३  | न्यायवेदिन्                   | રર, ૪६   |
| चार्वाक                       | २          | परलोक                         | ર        |
| जगरकतो                        | २५, २१     | पिटक                          | ર સ્     |
| জীব ধ                         | o, 18, 20  | पौद्गलिक                      | રેપ્ર    |
| जैन                           | 32         | त्रभाकर                       | २६       |

( ५२ )

| <b>जु</b> द्ध      | ६, २७, ३०, ३१   | वेद्                 | २६, ३०, ३३, ३४,  |
|--------------------|-----------------|----------------------|------------------|
| बौद्ध ३,           | , ४, ६, १३, १६, | ३६,                  | ३७, ३९, ४४, ४६   |
| १८, २              | ७, ३६, ४४, ६१   | হাাধ্য               | રૂર, ૪૬, ૪૬      |
| बौद्धागम           | १२              | शू <b>न्ये</b> कान्त | ह१               |
| त्रहा ३४,४         | ९, ४०, ४१, ४२,  | श्रुति               | રદ, પ્રેર, પ્રદ્ |
|                    | ३, ४४, ४४, ४६,  | सकुद्नेकान्त         | r १=             |
| <u>ب</u>           |                 | सर्वज्ञ              | २४, २६, २७,      |
| त्रह्यवाद          | <b>६१</b>       |                      | २८, २९, ३०       |
| <b>न्रह्यवि</b> न् | ह्र             | सर्वतत्त्वोप         | <u>देशिन</u> २७  |
| મટ્ટ               | २६              | सर्ववादिन्           | ४६               |
| भारत               | ३४              | सर्ववित्त्           | २४, २६, २९, ३०   |
| भावना              | २६              | i                    | 31, 81, 83, 28   |
| भेदाभेदप्रवादि     | न् ३=           | साकारज्ञान           | वाद ४२           |
| भेदैकान्त          | १न              | सौगत                 | ७, ४१, ४४        |
| भीमांसक            | 39              | सौगतमत               | १४               |
| योगिन्             | 8               | संसारिन्             | 8, 8, 8          |
| योग्यताद्वे षिन्   | . ૪૨            | स्याद्भे दैका        | न्त १६           |
| चर्डमान            | 8               | स्याद्वाद्           | १६, २४           |
| चार्तिक            | ३७, ३⊏          | स्याद्वादिन्         | १६, २०, ६१       |
| विराग              | २९, ३०          | स्वर्ग               | ११, १२, १३       |
| विश्ववेदिन्        | २१              | हिरएयगर्भ            | र्ह              |
| चीतराग             | २४, ३०          |                      |                  |
|                    |                 |                      |                  |

;